
 
 
 

260 

REVISTA DE FILOSOFÍA UCSC 
Universidad Católica de la Santísima Concepción 

Facultad de Estudios Teológicos y Filosofía 
Vol. 24, Nº 2, 2025, pp.  260 - 271 

ISSN 2735-6353 Versión en línea 
ISSN 0717-7801 Versión Impresa 
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3513  

Lo que ve el animal 

What animal sees 
  

 
Andrea Potestà   

Pontificia Universidad Católica de Chile, Santiago, Chile. 
 
 

Enviado: 06/06/2025 Evaluado: 06/06/2025 Aceptado: 09/07/2025 
Dossier: La vida excéntrica: antropología y fenomenología. 
Editores: Paulina Morales y Martín Buceta. 
Cómo citar: Potestà, A. (2025). Lo que ve el animal. Revista de Filosofía UCSC, 24(2), 260 - 271. 
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3513  

 
  

Resumen 

En el presente artículo se intenta explorar y profundizar la intuición discontinuista de Étienne 
Bimbenet sobre el animal, posicionándola dentro de algunos debates tradicionales del pensamiento 
francés contemporáneo. Involucrando a Merleau-Ponty, Deleuze y Derrida, se pretende mostrar las 
recaídas ético-políticas de la relación humano-animal y los riesgos que representa el uso de herramientas 
antiespecistas en la comprensión de la diferencia con el animal. Se mostrará al final la necesidad de dar 
crédito a una disposición discontinuista por medio de un ejemplo visual que transparenta el peligro de 
nuevas e invisibles violencias subyacentes a toda búsqueda de apropiar la visión del animal.  

Palabras clave: Discontinuité, animalité, altérité, violence, différence. 

 

Abstract 

This article attempts to explore and extend Etienne Bimbenet’s discontinuist intuition about the 
animal, positioning it within some traditional debates of contemporary French thought. By involving 
Merleau-Ponty, Deleuze, and Derrida, it aims to show the ethical and political consequences of the 
human-animal relationship and the risks posed by the use of antispeciesist tools in understanding this 
difference with the animal. Finally, the need to give credence to a discontinuist disposition will be 
demonstrated through a visual example that makes clear the danger of new and invisible forms of 
violence underlying any attempt to appropriate the vision of the animal. 

Keywords: Discontinuity, animality, otherness, violence, difference. 

https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3513
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3513
https://orcid.org/0000-0003-0570-6937
mailto:apotesta@uc.cl


 
 
 

261 

REVISTA DE FILOSOFÍA UCSC 
Universidad Católica de la Santísima Concepción 

Facultad de Estudios Teológicos y Filosofía 
Vol. 24, Nº 2, 2025, pp.  260 - 271 

ISSN 2735-6353 Versión en línea 
ISSN 0717-7801 Versión Impresa 
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3513  

1. Introducción 

La provocación que Étienne Bimbenet (2011) ha lanzado sobre el problema de la animalidad 
es indudablemente muy fuerte: “El hombre ya no es un animal”, se lee en L’animal que je ne suis plus 
(p. 21). Lo ha sido, pero ya no lo es, o, en todo caso, no tiene sentido considerarlo tal. Esto se debe, 
según el autor, al hecho de que hemos entrado en una configuración nueva del ser humano que obliga 
a poner al centro un criterio discontinuista que marque una separación radical entre el ser humano y 
los animales, tanto en ámbito moral, así como dentro de una consideración ontológica.  

A una primera aproximación, el argumento de Bimbenet suena seguramente sorprendente, e 
incluso contrario al espíritu de nuestros tiempos. Vivimos en una época que, seguramente, está definida 
por preocupaciones naturalistas y ecologistas, que pretenden denunciar el antropoceno, el impacto 
nefasto del ser humano en la Tierra, y que encausan la proyección de nuestro mundo concebido 
alrededor de la centralidad del ser humano, el cual debiera, en cambio, volver a colocarse dentro de la 
naturaleza, junto con las otras especies. En este sentido, parece evidente en nuestra actualidad que el 
camino que hay que tomar es aquel de un continuismo absoluto, rechazando la discriminación y 
explotación de los animales y contrastando la superioridad de lo humano.  

Al contrario, Bimbenet (2011) indica que es necesario marcar una oposición con respecto a la 
tendencia dominante que él describe despreciativamente como un “zoocentrismo contemporáneo” (p. 
26), para de esta manera reposicionar al ser humano en su lugar destacado.  

A continuación, quiero comprender y seguir la indicación de Bimbenet, sobre todo 
extendiéndola a consideraciones de naturaleza ético-políticas. Lo haré pasando por dos modelos de 
planteamiento que considero, en algunos aspectos por lo menos, antitéticos: aquel de Derrida, por un 
lado, que a mi parecer defiende, a su manera, el mismo intento crítico (o deconstructor) de Bimbenet, 
y, por otro lado, aquel de Merleau-Ponty y de Deleuze que, en cambio, a pesar de su diferencia de 
enfoque, promueven un pensamiento de la no-distancia y de la más radical continuidad con el animal. 

 

2. La mirada del gato 

Uno de los quiebres más significativos de la historia del pensamiento filosófico del animal se ha 
verificado cuando, Jacques Derrida (2006), con una simplicidad deslumbrante, ha descrito una nueva 
escena, un pequeño teatro, un nuevo modo de asistir al espectáculo de la diferencia con el animal, en 
el que sucede algo aparentemente muy simple y que, sin embargo, tiene efectos de recaídas muy 
poderosos. Me refiero al hecho que, de modo explícito, el actor de este espectáculo de la diferencia 
hombre/animal es, por una vez, el propio animal (Calarco, 2007).  

https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3513


 
 
 

262 

REVISTA DE FILOSOFÍA UCSC 
Universidad Católica de la Santísima Concepción 

Facultad de Estudios Teológicos y Filosofía 
Vol. 24, Nº 2, 2025, pp.  260 - 271 

ISSN 2735-6353 Versión en línea 
ISSN 0717-7801 Versión Impresa 
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3513  

Famosa es la escena, descrita en El animal que luego estoy si(gui)endo, en la que es el gato quien 
mira a Derrida desnudo en su ducha, intimidándolo con su mirada y dejándolo incómodo (Derrida, 
2008, p. 18). Se trata ahí, evidentemente, de una inversión de la mirada habitual: la mirada del ser 
humano hacia el animal se discute pasando primero por la situación inversa que hace del ser humano 
un receptor pasivo de la ojeada del animal y que observa de reflejo su propia situación humana. Escribe 
Derrida (2008) en ese libro, comentando la nueva escena: “Es como si yo sintiera vergüenza, entonces, 
desnudo delante del gato, pero también sintiera vergüenza de tener vergüenza. Reflexión de la 
vergüenza, espejo de una vergüenza vergonzosa de sí misma, de una vergüenza a la vez especular, 
injustificable e inconfesable” (p. 18). 

Esa sola escena, la escena de una mirada instantánea, casi fotográfica, del sentirse mirado y 
sentirse cuestionado en su propio mirar, ha fijado de golpe los extremos de un problema ancestral, 
logrando deconstruir de inmediato toda la larguísima historia de la domesticación de los animales (cf. 
Baker, 2000). Lo cual, por supuesto, no significa que se haya superado el problema del dominio, del 
señorío humano efectuado como una auténtica colonización de lo no humano, pero, por lo menos, ese 
mismo poder de cosificación de los animales —que se ha ejercido siempre y que se sigue siempre 
ejerciendo—, se ha vuelto, de golpe, objeto de una mirada transformada. No disminuye en nada la 
violencia de la domesticación1, pero tal vez esta postura avergonzada que Derrida subraya permite ver 
con precisión hasta qué punto la violencia hecha a los animales se ha vuelto, hoy en día, insoportable 
y ha alcanzado niveles sin precedentes de perversión y de avidez de dominio, como ocurre con las más 
sofisticadas técnicas de reproducción industrial, las clonaciones o las degeneraciones de la industria 
alimentaria, por ejemplo. 

Derrida no cesa por ello de ser muy tajante y de indicar en qué medida se ha vuelto intolerable 
el binomio sufrimiento-violencia hacia los animales. Por ello, afirma con decisión que “las relaciones 
entre los hombres y los animales deberán cambiar” (Derrida y Roudinesco, 2009, p. 75). Hay una 
necesidad ontológica y un deber ético que se concretan hoy más que nunca frente a nuestros ojos. Y la 
violencia de la que somos responsables cada vez que comemos, que nos vestimos, que consumimos 
energía, que viajamos, etc., será cada vez menos tolerable en el futuro porque, tal como se afirma en el 
diálogo con Elizabeth Roudinesco que se publicó bajo el título Y mañana qué…, “la violencia infligida 
a los animales no dejará de tener repercusiones profundas (conscientes e inconscientes) sobre la imagen 

 
1 Derrida no ha cesado de explorar en sus textos el problema de la violencia sistémica del saber racional, detectando sus 
huellas en todas partes del corpus de la filosofía occidental. O sea, el problema parece no ser circunstanciado al animal: la 
violencia reside para Derrida en la profundidad de toda relación con el otro, y es quizás contemporánea de la introducción 
del logos en la historia, como ya se mostraba en el ensayo de 1964 sobre Levinas, Violencia y metafísica (Derrida, 1989, pp. 
107-210). O sea, debiéramos partir del hecho de que la conexión entre explotación animal y razón instrumental no es sino 
un indicador de una cuestión ético-política del poder en general mucho más profunda. 

https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3513


 
 
 

263 

REVISTA DE FILOSOFÍA UCSC 
Universidad Católica de la Santísima Concepción 

Facultad de Estudios Teológicos y Filosofía 
Vol. 24, Nº 2, 2025, pp.  260 - 271 

ISSN 2735-6353 Versión en línea 
ISSN 0717-7801 Versión Impresa 
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3513  

que se hacen los hombres de sí mismos” (Derrida y Roudinesco, 2009, p. 76). O sea, lo que somos en 
tanto género humano depende directamente de cómo afrontemos el problema de esta violencia hecha 
a los animales. Todo ello debe cambiar de modo firme y sustancial. 

Sin embargo, importa precisar el sentido de este ‘deber’. En efecto, si bien se trata de alterar la 
relación, aun así, sabemos de antemano que no podremos nunca salir del esquema de la violencia y del 
dominio. Debemos alterar algo que, entonces, no se puede superar. ¿Qué indicación política es ella? 
No es fácil, ciertamente, pensar una alternativa, ni sabemos si se trata de ‘otra’ estructura del discurso, 
de fabricar una episteme diferente, para decirlo en términos foucaultianos, que pudiera llegar a 
interrumpir o frenar la violencia: siglos de patrones mentales-culturales establecidos, de saberes que 
disciplinan todas nuestras relaciones sociales, vuelven complejo definir un camino realmente 
alternativo. No podemos emprender un nuevo camino con herramientas viejas; necesitamos otras, 
porque la urgencia en la que nos sentimos es absoluta. Pero el problema está ahí, delante de nuestros 
ojos, como Derrida desnudo delante del gato. Y —quizás como le pasó a ese gato— no sabemos qué 
hacer con lo que vemos, y corremos el riesgo de construir herramientas inadecuadas.  

 

3. Inventar lo visible 

Hay quienes han destinado todos sus esfuerzos para construir una mirada alternativa, un nuevo 
modo de mirar a los animales o de volver la mirada que tenemos hacia los animales menos humana y 
más parecida a la mirada del propio animal. Maurice Merleau-Ponty, por ejemplo, ha dado importantes 
pasos en esta dirección. En La nature, curso ofrecido en el Collège de France entre 1956 y 1960, 
Merleau-Ponty (1995) había sugerido, casi como un método de aproximación al animal, un cambio 
de modalidad del mirar: “hay que captar el misterio de la vida en el modo en que los animales se miran 
los unos a los otros” (p. 215).  

Queda claro que con ese intento no se trata de la misma inversión de la jerarquía propuesta por 
Derrida: no se trata, como en la ducha, de sentirse mirados por un gato y experimentar un sentimiento 
de vergüenza, sino que Merleau-Ponty está convencido de que podemos hacer un paso de efectivo 
acercamiento al animal, mirando como él. Mirar a los animales tal como los animales se miran entre sí 
es, en efecto, un profundo cambio de enfoque. ¿Y qué ven los animales cuando se miran los unos con 
los otros? Observa Merleau-Ponty (1995): “la cresta del gallo” no es “el manómetro de sus hormonas” 
(p. 245), según una interpretación demasiado teleológica y significante, que reduce el comportamiento 
de los animales y sus expresiones sensibles a un mero dato objetivo mecánico. Al contrario, siguen sus 
notas de curso, “la forma del animal no es la manifestación de una finalidad, sino de un valor existencial 
de manifestación, de presentación. Lo que muestra el animal (…) es más bien algo que se parece a 
nuestra vida onírica” (Merleau-Ponty, 1995, p. 246). La observación de Merleau-Ponty abre un campo 

https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3513


 
 
 

264 

REVISTA DE FILOSOFÍA UCSC 
Universidad Católica de la Santísima Concepción 

Facultad de Estudios Teológicos y Filosofía 
Vol. 24, Nº 2, 2025, pp.  260 - 271 

ISSN 2735-6353 Versión en línea 
ISSN 0717-7801 Versión Impresa 
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3513  

de investigación bien novedoso: seguramente, en el sueño, en la dimensión onírica, nos adentramos 
con mucha incertidumbre, ya que no somos ‘dueños de casa’, o dueños del sentido de todo lo que 
ocurre; hay siempre algo que nos excede, que nos sobrecoge y que nos lleva fuera de nuestros hábitos 
significativos. Nos sumergimos en una dimensión nocturna, en la que los signos no se manifiestan 
como expresiones de significados reflexivos tematizables, sino que abren de por sí una modalidad de la 
expresión hecha más de intensidades que de valores semánticos2. En esta dimensión, nos percatamos 
que “el cuerpo entero [del animal] es una manera de expresar” (Merleau-Ponty, 1995, p. 244), y que 
en ella se manifiesta una gama de formas variadas, irreductibles a la sola actividad mecánica. Merleau-
Ponty propone una interesante analogía: “hay dos maneras de considerar una inscripción en una piedra 
antigua: uno puede preguntarse cómo pudo rastrearse esta inscripción, pero también puede intentar 
comprender su significado” (Merleau-Ponty, 1995, p. 245). De la misma manera, uno puede “analizar 
los procesos del animal bajo un microscopio” (Merleau-Ponty, 1995, p. 245) o cambiar de enfoque 
para adentrarse y hundirse en la expresividad del animal, comprenderla por proximidad. Con ello se 
llega a una definición de la animalidad en términos completamente renovados: la vida animal no es, se 
observa, el conjunto de las funciones que permiten sobrevivir a la muerte (según una visión mecanicista 
y demasiado humana), sino la potencia de ‘inventarse lo visible’ (Merleau-Ponty, 1995, p. 248). De 
nuevo: la invención es de lo visible3: es como si se tratara ahora de atravesar el espejo, de entrar en él, 
superando las barreras del mero reflejo humano y de ver los mundos que se esconden en su interior, ‘al 
otro lado del espejo’, como hace Alicia en la secuela del libro de Lewis Carroll (2005). 

Observamos entonces lo siguiente: Derrida, bajo la ducha, enfatiza un límite constitutivo del 
antropocentrismo, un límite insuperable más allá del cual no se puede mirar y solo podemos probar 
una ineludible vergüenza. Merleau-Ponty (1995), en cambio, pretende que concibamos esa “relación 
espectacular entre los animales”, en que “cada uno es el espejo del otro” (p. 247), o sea, que superemos 
ese límite y que accedamos a la propia manera del animal de ‘hacer visibilidad’. Si hacemos esto, para 
Merleau-Ponty accederemos a otra modalidad de la vida y sabremos inventar las formas de aparecer. 
Una cebra se muestra con sus rayas, las exhibe, y coincide con esta exhibición de contrastes cromáticos 

 
2 Sobre Merleau-Ponty y el tema de los sueños, señalo en particular una nota de Lo visible y lo invisible (Merleau-Ponty, 
2010, p. 231). 
3 En su curso sobre La naturaleza, Merleau-Ponty se apoya, entre otros, a los estudios del antropólogo y escritor Roger 
Caillois, en particular a las digresiones sobre los comportamientos miméticos homomórficos realizadas en El hombre y el 
mito. En ese texto de 1938, Callois denuncia con resolución la insuficiencia de las explicaciones meramente 
autoconservativas: algo inútil gobierna el mimetismo en la creación de formas y el fenómeno del exhibirse parece responder 
más que nada a una “finalidad estética”. Para citar uno solo de los numerosísimos ejemplos de Caillois, hay unos gusanos 
que se camuflan como las hojas de las que se nutren, y lo hacen tan bien que terminan comiéndose entre sí, “de suerte –
comenta Caillois– que podría creerse en una especie de masoquismo colectivo”, o una especie de “festín totémico” (Callois, 
1987, p. 132). Ese caso y muchos otros similares que Callois analiza solo se explican si asume que vida animal es 
consustancial a una incontenible fuerza de exhibición, o de “exageración mimética” (Merleau-Ponty, 1995, p. 256). 

https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3513


 
 
 

265 

REVISTA DE FILOSOFÍA UCSC 
Universidad Católica de la Santísima Concepción 

Facultad de Estudios Teológicos y Filosofía 
Vol. 24, Nº 2, 2025, pp.  260 - 271 

ISSN 2735-6353 Versión en línea 
ISSN 0717-7801 Versión Impresa 
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3513  

que excede nuestra evaluación objetiva y toda comprensión finalista o mecanicista; los moluscos, con 
impresionantes diseños geométricos en su caparazón, inventan formas que son exhibición de la 
visibilidad más allá de todo cálculo; el pulpo se vuelve maestro, como en la reciente película difundida 
en Netflix My octopus teacher (Ehrich, P. y Reed, J., 2020), abriendo modos de ser a los que el hombre 
se puede disponer, excediendo los límites de su consideración. Debemos esforzarnos para comprender 
ese campo de pura exhibición visible, más allá de los límites de la sola comprensión científica. 

¿Qué ve el animal? ¿Qué podemos buscar en esta visión del animal, en esta visión que es la suya, 
que es del otro? ¿Cómo mira el animal a otro animal dentro de su mundo, o cómo mira a un humano 
(eventualmente en la ducha, desnudo)?  

Pero ¿se trata realmente de mirar como lo hace el animal? ¿O de mirar por él? ¿Es un trabajo de 
identificación, de substitución, de enajenación? ¿Estamos seguros de que exista esta posibilidad de hacer 
de tal manera que nuestra visión ‘devenga animal’, como sugiere Gilles Deleuze? ¿Podemos de verdad 
alterar nuestra mirada, mirar de otro modo, encontrar nuevos ojos —ojos, quizás, no violentos, ojos 
creadores de formas y libres de todo antropocentrismo?  

 

4. Devenir animal 

Deleuze decía en el Abecedario que tenía una fascinación por animales ‘repugnantes’ como las 
garrapatas, los piojos, las arañas y todo tipo de insectos, puesto que estos animales permiten tener una 
relación más activa y veraz. Para él, estas criaturas son las que nos abren las puertas al ‘devenir-animal’ 
(Deleuze y Guattari, 2002, p. 245). O sea, por su medio, entramos en una dimensión impersonal, en 
una especie de huida o de salida en la que se entra en una relación con algo distinto. Aquí el tema es, 
de nuevo, salir, romper la barrera, suspender el esquema tradicional y entrar en otro. Para Deleuze, tal 
como para Merleau-Ponty, a pesar de las diferencias de enfoques de los dos (Wambocq, 2018), se trata 
de entrar en un flujo de afectos alternativo, y no solo de exhibir la diferencia.  

Así como, según un famoso ejemplo de Mil mesetas, avispas y orquídeas no están solo una 
delante la otra, sino que se coordinan y generan una mutua captura (una captura de códigos4), o sea, 

 
4 A Deleuze y Guattari (2002) les llama la atención el hecho de que las orquídeas tomen la forma del órgano sexual 
reproductivo de las avispas para atraerlas, con el propósito de que estas transporten su polen. Entre los cuerpos de ambas 
emerge entonces una coordinación, o lo que Deleuze y Guattari llaman una “captura de código”: las orquídeas engañan a 
las avispas con diversos métodos (emiten aromas atrayentes, feromonas sexuales, imitan la apariencia de otras especies, 
expresan contrastes de colores y luces ultravioleta o hasta desarrollan soportes para que los insectos puedan acomodarse para 
copular e incluso eyacular sobre ellas). Esto les permite a las orquídeas garantizar que las visiten avispas e insectos 
polinizadores para reproducirse exitosamente. Sin embargo, este “engaño” o invención de formas no es una simple imitación 
y tampoco puede reducirse a un proceso meramente biológico de simbiosis. Lo que pasa entre avispas y orquídea es un 
devenir. O sea, emerge un devenir-avispa de la orquídea y un devenir-orquídea de la avispa, dentro de una zona de 
proximidad donde entran en contacto la existencia de la avispa con la de la orquídea y hacen una sola cosa: “se produce una 

https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3513


 
 
 

266 

REVISTA DE FILOSOFÍA UCSC 
Universidad Católica de la Santísima Concepción 

Facultad de Estudios Teológicos y Filosofía 
Vol. 24, Nº 2, 2025, pp.  260 - 271 

ISSN 2735-6353 Versión en línea 
ISSN 0717-7801 Versión Impresa 
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3513  

entran en un común devenir “el que los puntos dejan de ser discernibles” (Deleuze y Guattari, 2002, 
p. 293), así, del mismo modo, está la posibilidad de una transformación de la mirada humana que 
permite entrar en un devenir común, en el que es posible demoler los sedimentos humanos que se 
estratifican en nuestros marcos de sentido y comprender la común desterritorialización de las formas 
de vida (Lawlor, 2008). 

Según esta lógica, con Deleuze y Guattari, más que de “devenir animal”, se trataría entonces de 
“desdevenir humanos” (Cimatti, 2020, p. 154), de deshacerse de la idea fija y evidente de la humanidad 
que somos. Al devenir-animal en realidad lo único que debiera ocurrir es que salimos de nosotros 
mismos y conseguimos realinearnos con la experiencia inmanente y profunda. La animalidad nos 
muestra la posibilidad de entrar en “zonas de vecindad [zones de voisinage]” inhabituales, con el 
propósito de resignificar nuestra existencia. En el fondo, se trata aquí de quedarse en esa zona turbia 
que no es ni de lo uno ni de lo otro, en una zona de indiferencia entre humanos y animales.  

¿Pero, de nuevo, qué se obtiene con ello? ¿Se elimina acaso la violencia? ¿Se busca realmente 
superar la diferencia con el animal? ¿Podemos verdaderamente salir del monólogo de una ontología 
antropocéntrica? ¿O acaso esta salida propuesta es una nueva parte del mismo monólogo? ¿No nos estamos 
acaso refugiando con ese argumento dentro de un discurso humano, aún más humano, demasiado 
humano, que nos hace creer que podemos superar los límites de lo humano? ¿No es este deseo infinito 
de superación de los límites justamente la más grave y violenta propensión a la domesticación? ¿Se 
puede realmente salir de nuestra ‘humanidad’ o acaso, todo por el contrario, eso de salir de sus límites 
es una vez más el más antropocéntrico sueño metafísico de una pureza?  

La pregunta es compleja, porque si no concedemos esta salida (como parecen hacer Derrida y 
Bimbenet) parece que estamos simplemente reconociendo la diferencia animal y haciendo de ella una 
diferencia infinita, y que con ello asumimos como una necesidad indiscutible el hecho de la 
domesticación y de la jerarquía; y, si concedemos una salida a ello (como lo hacen Merleau-Ponty y 
Deleuze), parece que, sí, superamos la diferencia, pero tal vez esto ocurre porque estamos fagocitando 
a los animales dentro de nuestra mirada, o sea, domesticándolos aún más (Marrell, 2015). Derrida 
(2010) nombra de la siguiente manera esta paradoja: se da en ello “una extraña y equívoca economía, 
una extraña y equívoca ecología que consiste en expropiar al otro, en apropiarse de él privándolo de lo 
que se supone que le es propio, su propio lugar, su propio hábitat” (p. 351). 

 
común desterritorialización, […] la coexistencia de dos movimientos asimétricos que forman un bloque […]. La línea, o el 
bloque, no une la avispa y la orquídea, ni tampoco las conjuga o las mezcla: pasa entre las dos, arrastrándolas a un entorno 
común en el que los puntos dejan de ser discernibles” (p. 293). 

https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3513


 
 
 

267 

REVISTA DE FILOSOFÍA UCSC 
Universidad Católica de la Santísima Concepción 

Facultad de Estudios Teológicos y Filosofía 
Vol. 24, Nº 2, 2025, pp.  260 - 271 

ISSN 2735-6353 Versión en línea 
ISSN 0717-7801 Versión Impresa 
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3513  

5. Ver lo que ve el animal 

Quiero ilustrar el problema de esta alternativa con un ejemplo visual, gracias al cual pretendo 
elevar las mismas cuestiones a un nivel más derechamente político.  

En 2004, la artista belga Francis Alys ha dejado que un zorro, durante toda una noche, circulara 
libremente dentro del National Portrait Gallery de Londres. Grabando con las cámaras de seguridad 
del museo instaladas en cada sala, la artista ha realizado un documental cuyo título es Nightwatch, el 
cual pretende justamente adentrarse en lo nocturno de la mirada del animal. En ese documento, se 
exhiben los caminos, los recorridos, las idas y las vueltas nocturnas del animal, con el fin de observar la 
configuración del espacio realizada por él. El zorro corre por los pasillos, se para en puntos 
insospechados para olfatear, se sube sobre unas vitrinas y sobre los asientos de las distintas salas, se fija 
en cosas que escapan a nuestra sensibilidad (como un color distinto del piso, o una placa eléctrica en la 
pared) y finalmente busca un lugar donde descansar. El zorro circula según sus propias leyes, que le son 
dictadas por su propia aprehensión del espacio, por aquello que Uexküll llamaba un “medio” (Uexküll, 
2001, p. 101) y Deleuze y Guattari (2002) llaman “territorio” (p. 321). Su recorrer se altera 
constantemente según corrientes sensibles que simplemente no son aquellas de la sensibilidad humana, 
y conducen el animal de pieza en pieza, realizando vueltas atrás repentinas y pausas incomprensibles a 
nuestros ojos, generando así una red “infra-delgada [infra-mince]”, diría Marcel Duchamp, de 
interacciones sensibles (Duchamp, 1980, p. 19). 

Lo que llama la atención es que, evidentemente, el zorro ignora por completo a los cuadros y 
miradas de los retratos. Pero también impacta el hecho de que el zorro recorre el museo de modo 
totalmente impropio con respecto a la configuración del lugar, que es un espacio pensado según un 
sentido de la circulación y paradas ordenadas, secuenciadas, o sea, como un espacio de visita. El ir y 
venir del zorro niega el sentido del museo, su propia razón de ser. De hecho, indubitablemente, el zorro 
no visita el museo, sino que erra en ese lugar mostrando que sus posibilidades exceden a las humanas. 
El museo se ve, entonces, desterritorializado con respecto a nuestra fuerza de territorialización, pero es 
también, evidentemente, reterritorializado según otros sentires.  

El zorro deambula en un espacio que es inefable, mudo. El video de la artista muestra un mundo 
nunca antes visto: los objetos familiares al ser humano (los cuadros, las estaciones, las bancas donde 
sentarse) se vuelven inútiles, y aparecen objetos antes invisibles. Estamos obligados, mirando esta 
película, a alterar nuestra mirada, a ver como un zorro. Por un momento recorremos el espacio de 
manera animal. Miramos y devenimos animales en ese mirar. Esta deambulación nos desordena ya que 
el espacio se subvierte y nos sentimos movidos por las espacialidades del otro. La falta de orden 
lentamente se vuelve otro orden y, si esto pasa, hemos construido una zone de voisinage, una “zonas de 
vecindad”, con el animal, volviéndonos mudos y ciegos a lo real precedentemente configurado. 

https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3513


 
 
 

268 

REVISTA DE FILOSOFÍA UCSC 
Universidad Católica de la Santísima Concepción 

Facultad de Estudios Teológicos y Filosofía 
Vol. 24, Nº 2, 2025, pp.  260 - 271 

ISSN 2735-6353 Versión en línea 
ISSN 0717-7801 Versión Impresa 
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3513  

La película tiene este objetivo: exhibir el mundo de las sensaciones del animal que quedan afuera 
de toda significatividad humana, hacernos sentir en un mundo que excede la percepción, un mundo 
infraliminal (es decir, un mundo que queda por debajo de las orillas que provocan una reacción 
significativa para el ser humano). Habitamos un mundo de acontecimientos que no hacen ruptura, que 
habitualmente no perforan el tejido de nuestra atención y que ahora adquieren valor a medida que 
hemos generado ese vínculo visual con el animal. 

 

6. El animal ama esconderse 

Y, sin embargo, ha ocurrido también otra cosa que no podemos desestimar y que corresponde 
al motivo crítico central de Bimbenet o de Derrida: hemos generado una perfecta ficción proyectiva, 
no observando que las cámaras instaladas y la artificialidad del experimento falsean completamente 
aquello que buscábamos. No se trata, por supuesto, de criticar la película como tal, que sigue siendo 
un documento extremadamente valioso desde un punto de vista estético, pero, políticamente, la película 
representa una violenta proyección antropocéntrica, logocéntrica y colonizadora. El pobre zorro ha sido 
nuestra rata de laboratorio, puesto ahí a medida de nuestros deseos de enajenación. Él es aquí todo 
menos que un resto, un suplemento de humanidad: es más bien un producto, una proyección 
purificada de algo que solo adquiere sentido para nuestra mirada supuestamente “impura”. 

Este intento de acercamiento, de “voisinage”, corre entonces fatalmente el riesgo de volverse matriz 
suma de la violencia, tal como es violento haber puesto ese zorro en un museo para beneficios artísticos. 
Haber querido acercar y comprender, profundizar y sentir como él, es eso lo que ha violentado al 
animal. El percepto continuista de ‘devenir animal’ es tal vez matriz de la más profunda e invisible 
violencia apropiativa. 

En este sentido no queda otra: hay que insistir que el animal es el otro, que “ya no somos 
animales”, como dice Bimbenet. El animal —no solo éste en un museo, sino en general—, el animal 
con su mirada sin fondo (como el gato) es distinto de mí en el sentido de que no tengo ni podría tener 
ningún control sobre él. El animal me sorprende, me sobrecoge, no está en mí poder. La animalidad se 
retira ‘esencialmente’, no la podremos nunca mirar del todo, porque, por cuanto nos esforcemos, no 
tenemos ojos para ello, y porque ‘naturaleza ama esconderse’, como decía Heráclito (2010, p. 89) y 
como repite Jean-Christophe Bailly (2013, p. 25), quedando como un fondo inalcanzable para todo 
acceso cultural, visivo, audiovisual o lingüístico. Pensar el animal significa estar expuestos al problema 
de una diferencia radical que no se resuelve con la sincronía de una visión unitaria.  

Es por esta razón, por la diferencia, que el animal se vuelve, en tanto totalmente otro, un infinito 
agente de responsabilidad y siempre estaremos llamados por esta ‘vergüenza’ de la que habla Derrida 
hacia la necesidad de hacernos cargo de los animales. Es, de hecho, solo desde la distancia del animal, 

https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3513


 
 
 

269 

REVISTA DE FILOSOFÍA UCSC 
Universidad Católica de la Santísima Concepción 

Facultad de Estudios Teológicos y Filosofía 
Vol. 24, Nº 2, 2025, pp.  260 - 271 

ISSN 2735-6353 Versión en línea 
ISSN 0717-7801 Versión Impresa 
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3513  

desde la distancia de la humanidad que somos, que podemos hacernos cargo del animal. Es solo si 
asumimos una discontinuidad profunda con la animalidad que puede plantearse un problema 
realmente político del animal. No basta simplemente con soñar el devenir animal, modelo que resuena 
inevitablemente utópico, onírico. Este es como el sueño de una hospitalidad absoluta o de una 
apropiación infinita. Es como olvidarse de las cámaras con la que vemos y de los cuadros que le hemos 
impuesto al zorro. O es como pretender ubicarse más allá del discurso, en la pureza intensiva del cuerpo, 
donde supuestamente no actúan o no tienen efecto los modos dicotómicos y normalizantes que 
organizan los mundos humanos. Pero, simplemente, no es posible y no hay salvedad a ello: todo intento 
de acercar al animal o de ver como él, produce fatalmente una borradura de la diferencia, lo que 
desemboca en un nuevo dominio. Es por ello por lo que debe denunciarse, paradójicamente, la crueldad 
invisible pero poderosa en cada intento de trasladar los derechos humanos hacia los animales: querer 
conceder derechos equivalentes a los de los humanos es, observa Derrida, una “contradicción ruinosa” 
(Derrida y Roudinesco, 2009, pp. 76-77), que reproduce ese mismo ejercicio tiránico y ese mismo 
abuso de poder que se pretenden suspender5. 

La apuesta primitiva, a la hora de pensar el animal, no es entonces la de mirar de modo distinto 
a los animales mismos, preguntándose si son o no sujetos de derecho, o si deberíamos luchar para su 
“liberación”, sino la de mirar de modo distinto al hombre que mira al animal. Debemos mirarnos 
reflejos en esta operación de mirar y de dominar. Ver el doble vínculo de la vergüenza y de la 
responsabilidad. Y en ese lugar, observa Derrida (2003), lo que se perfila “no [es] la utopía, [sino] lo 
im-posible” (p. 305). No la utopía de un devenir animal que nos une a todos en una armonía idealizada, 
sino la toma de conciencia de la necesidad irrealizable de una justicia, la cual implica vergüenza y 
responsabilidad infinita. En ello, somos llamados a una vergüenza responsable (porque impone una toma 
de consciencia inmediata) y a una responsabilidad avergonzada (porque no es nunca del todo satisfecha, 
en ninguna postura simplemente naturalista). Se trata de un gesto siempre desdoblado y sin equilibrio, 
o cuyo equilibrio se encuentra solo en el porvenir para el cual se debe, de un deber sin espera, ponerse 
radicalmente en juego. 

Políticamente, no tiene sentido abandonar el saber y los discursos con el fin de buscar formas 
vitalistas o meramente sensibles de relación con el animal. Esta es una grave tentación estetizante que 

 
5 Cf. (Simons, 2002; Singer, 1975; Regan, 1983). Disentimos aquí de la lectura de Patrick Llored que entiende el gesto 
derridiano únicamente como un gesto antiespecista y antihumanista (Llored, 2013, p. 99). Ambos asuntos resuenan como 
presupuestos absolutistas y pierden de vista la paradoja con la que Derrida pretende seguir pensando el animal. Llored 
concluye su estudio, además, sugiriendo que es necesario “terminar con las situaciones de dominación” y “reconocer a los 
animales como ‘sujetos’ de toda política” (Llored, 2013, p. 106): ambas tesis son explícitamente negadas por el propio 
Derrida y suspenderían tanto la vergüenza de la separación con el animal (encontrando un punto de equilibrio) así como 
todo efectivo principio de responsabilidad (fundada para Derrida, en línea con Levinas, sobre el principio de la relación con 
el Otro que no es nunca primera persona de la política). 

https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3513


 
 
 

270 

REVISTA DE FILOSOFÍA UCSC 
Universidad Católica de la Santísima Concepción 

Facultad de Estudios Teológicos y Filosofía 
Vol. 24, Nº 2, 2025, pp.  260 - 271 

ISSN 2735-6353 Versión en línea 
ISSN 0717-7801 Versión Impresa 
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3513  

no nos libera ni un poco de la violencia (y que incluso corre el riesgo de intensificarla e invisibilizarla). 
Debemos en cambio mirarnos en ese reflejo sin fusión y sin identidad de la vergüenza responsable.  

Como afirma Bimbenet (2011) al momento de definir la ruptura con el animal:  

Habrá que llegar al punto de entender que el respeto a los animales sólo llegará cuando podremos 
devolver al animal a lo suyo o a su extrañeza radical; cuando podremos ofrecerle categorías de acogida 
distintas de las humanas o demasiado humanas; cuando dejaremos de hacer oscilar el animal entre el 
orden material de nuestros bienes disponibles y el orden jurídico de la persona; cuando finalmente 
intentaremos comprender que allí está en juego otra vida que no es comparable con la vida humana. (p. 
25) 

 

7. Referencias 

Alys, F. (2004). Nightwatch, cortometraje. Londres. Documental de libre acceso: 
https://www.youtube.com/watch?v=VqVJsfzYaD8. 

Bailly, J.-C. (2013). Le parti pris des animaux. Christian Bourgois. 

Baker, S. (2000). The Postmodern Animal. Reaktion. 

Bimbenet, E. (2011). L’animal que je ne suis plus. Gallimard. 

Burgat, F. (2006). Liberté et inquiétude de la vie animale. Kimé. 

Caillois, R. (1987). Le mythe et l’homme. Gallimard. 

Calarco, M. (2007). “Thinking through Animals: Reflections on the Ethical and Political Stakes of the 
Question of the Animal in Derrida”, en Oxford Literary Review, n. 29, pp 1-15. 

Canguilhem, G. (1992). “Le vivant et son milieu”, en La Connaissance de la vie.Vrin. 

Carroll, L. (2005). A través del espejo y lo que Alicia encontró allí. Alianza. 

Cavalieri, P. (2000). “Les droits de l’homme pour les grands singes non humains ?”, en Le Débat, n° 
108, pp. 156-162. 

Cimatti, F. (2020). Unbecoming human. Edinburgh University. 

Deleuze, G. y Guattari, F. (2002). Mil mesetas. Capitalismo y esquizofrenia. Pre-Textos. 

Derrida, J. (1989). La escritura y la diferencia. Anthropos. 

Derrida, J. (2003). Papel Máquina. Trotta. 

Derrida, J. (2008). El animal que luego estoy si(gui)endo. Trotta. 

Derrida, J. (2010). Seminario. La bestia y el soberano, v. I (2001-2002). Manantial. 

Derrida, J., Roudinesco, E. (2009). Y mañana, qué… Fondo de Cultura Económica. 

https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3513


 
 
 

271 

REVISTA DE FILOSOFÍA UCSC 
Universidad Católica de la Santísima Concepción 

Facultad de Estudios Teológicos y Filosofía 
Vol. 24, Nº 2, 2025, pp.  260 - 271 

ISSN 2735-6353 Versión en línea 
ISSN 0717-7801 Versión Impresa 
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3513  

Duchamp, M. (1980). Notes. Flammarion. 

Ehrich, P. y Reed, J. (2020). My octopus teacher. Netflix. 

Heráclito (2010). Textos, en G. Colli, La sabiduría griega. Trotta, pp. 17-132. 

Llored, P. (2013). Jacques Derrida. Politique et éthique de l’animalité. Vrin. 

Lowlor, L. (2008). “Following the Rats: Becoming Animal in Deleuze and Guattari”, en SubStance, n. 
117, pp. 169-187. 

Marrell, J. (2015). “The Animal Mirrors: The Human/Animal Divide in Derrida and Deleuze”, en 
Mosaic, n. 48, pp. 175-189. 

Merleau-Ponty, M. (1995). La nature. Notes. Cours du collège de France. Seuil. 

Merleau-Ponty, M. (2010). Lo visible y lo invisible. Nueva Visión. 

Regan, T. (1983). The case for Animal Rights. University of California. 

Schaeffer, J.-M. (2007). La Fin de l'exception humaine. Gallimard. 

Simons, J. (2002). Animal Rights and the Politics of Literary Representation. Palgrave. 

Singer, P. (1975). Animal Liberation. Ecco/Herper Collins. 

Uexküll, J. (2001). Milieu animal et milieu humain. Payot & Rivages. 

Wambocq, J. (2018). Thinking between Deleuze and Merleau-Ponty. Ohio University. 

 

https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3513

	Resumen
	1. Introducción
	2. La mirada del gato
	3. Inventar lo visible
	4. Devenir animal
	5. Ver lo que ve el animal
	6. El animal ama esconderse

