@ @@ REVISTA DE FILOSOFiA UCSC

ISSN 2735-6353 Versién en linea Universidad Catdlica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teol6gicos y Filosofia
hreps://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3512 Vol. 24, Ne° 2, 2025, pp. 234 - 246

La antropologfa fenomenolégica de Etienne Bimbenet: vida y socialidad

Etienne Bimbenet's phenomenological anthropology: life and sociality

Eric Pommier

Université de Tours, Tours, Francia.

Traduccién del francés al espafiol
Francisca Hill
Universidad Diego Portales, Santiago, Chile.

Enviado: 06/06/2025 Evaluado: 06/06/2025 Aceptado: 09/07/2024
Dossier: La vida excéntrica: antropologia y fenomenologfa.

Editores: Paulina Morales y Martin Buceta.

Cémo citar: Pommier, E. (2024). La antropologia fenomenolégica de Etienne Bimbenet: vida y socialidad. Revista de

Filosofia UCSC, 24(2), 234 - 246. htps://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3512

Resumen

A partir de una contextualizacién de su pensamiento que lo ubica més alld del darwinismo y de la
antropologia fenomenoldgica de Blumenberg, restituimos las coordenadas fundamentales del
proyecto filos6fico de Bimbenet. Este consiste en una antropologia elaborada a partir de una
fenomenologia de la vida que presenta el ser humano como capaz de abrirse a lo real a diferencia
del animal que se queda encerrado en sus intereses vitales. A continuacién, y con el fin de proceder
a un examen critico de su antropofenomenologia, planteamos dos preguntas que atafien a los temas

de la vida y de la socialidad.

Palabras clave: antropologia, fenomenologia, realidad, socialidad, vida.

Abstract

From a contextualization of his thought that places him beyond Darwinism and Blumenberg's
phenomenological anthropology, we return to the fundamental concepts of Bimbenet's
philosophical project. This consists of an anthropology elaborated on a phenomenology of life that
presents the human being as capable of opening up to the real as opposed to the animal that remains
enclosed in its vital interests. To critically examine his anthropo-phenomenology, we raise two

questions concerning the themes of life and sociality.

Key words: anthropology, phenomenology, reality, sociality, life.

234


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3512
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3512
https://orcid.org/0000-0001-6675-4321
mailto:eric.pommier@univ-tours.fr
https://orcid.org/0009-0008-2284-4606
mailto:francisca.hill@mail.udp.cl

@ @@ REVISTA DE FILOSOFiA UCSC

ISSN 2735-6353 Versién en linea Universidad Catdlica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teol6gicos y Filosofia
heeps://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3512 Vol. 24, Ne° 2, 2025, pp. 234 - 246

1. Mis all4 del darwinismo y la antropologia fenomenoldgica de Blumenberg

No cabe duda de que la fenomenologia del ser humano realizada por Etienne Bimbenet
puede leerse a la luz de la promesa incumplida abierta por el darwinismo. Al reconducir de manera
indiscutible la humanidad a su animalidad y al poner fin al dualismo sustancial que las separaba,
este “gran movimiento filoséfico” (Bimbenet, 2014, p. 45) preparaba una interrogacién no-
metafisica sobre el ser del ser humano en cuanto procede de la vida. Este inauguré un pensamiento
de la diferencia antropolégica que no estaba sometido al régimen de la diferencia de naturaleza,
pues invitaba a razonar en términos de diferencia de grado. Es mds, este replanteamiento de la
cuestién del ser humano a partir de la cuestién de la vida puede también extenderse al campo de la

ética mds alld de los limites impuestos por el antropocentrismo estrecho.

Sin embargo, este optimismo es inmediatamente relativizado, e incluso cuestionado por
Bimbenet, en la medida estricta en que esta sustitucién de una diferencia de naturaleza entre el ser
humano y el animal por una diferencia de grado nos hace perder la irreductibilidad de la diferencia
antropoldgica. O bien entonces negar la existencia de lo propio del ser humano va en contra de la
evidencia, o bien conduce, al contrario y paraddjicamente, a retomar un dualismo de sustancia atin
mds poderoso por ser implicito (Bimbenet, 2014, pp. 52-53)'. En este sentido, la promesa
darwiniana de romper con la metafisica de los Hinterwelten reanuda de manera contradictoria, por
una parte, con una forma de neorreduccionismo que no es necesariamente materialista, pero que
conduce a perder la especificidad de la diferencia humana; y, por otra parte, con un diferencialismo
tanto mds perjudicial en cuanto es confuso, ininterrogado y clandestino. La antropologia no es la
unica perdedora en esta deriva filoséfica, porque al aproximar tan a la ligera la animalidad a la
humanidad —al reducir la segunda a la primera— es también la irreductible diferencia animal la

que se pierde: su misterio, su enigma ineliminable.

Por lo tanto, no se trataria de renunciar a comprender al ser humano a partir del animal o
de la vida, sino, al contrario, de aclarar su sentido aprovechando las ensenanzas de su origen animal
redescubierto, sin por ello abolir la diferencia antropolégica ni perder lo propio del animal. La
aclaracién debe ser reciproca, a fin de comprender en un mismo gesto, lo irreductible humano desde
su origen animal y lo irreductible animal desde su distancia con respecto a lo humano. La cuestién
es, naturalmente, saber cémo llevar a cabo tal tarea. Por un lado, ;cémo, siendo ya humanos,
podriamos retroceder al otro lado de la diferencia antropoldgica para captar la vida en si misma y,
desde esta situacion privilegiada, asistir al nacimiento del ser humano? ;Cémo comprender la vida
sin siempre ya antropomorfizarla? Por otro lado, ;qué tipo de discurso es susceptible de dar cuenta
de la diferencia antropoldgica sin concebirla en términos de naturaleza ni de grado, dado que esta
alternativa no hace mds que reintroducir un enfoque de cardcter metafisico, mientras que el

descubrimiento darwiniano tenia la ambicién de erradicarlo?

' E. Bimbenet muestra cémo esta inversion dialéctica ocurre.

235


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3512

@ @@ REVISTA DE FILOSOFiA UCSC

ISSN 2735-6353 Versién en linea Universidad Catdlica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teol6gicos y Filosofia
heeps://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3512 Vol. 24, Ne° 2, 2025, pp. 234 - 246

Formulada de esta manera, las preguntas nos invitan a dirigirnos hacia el enfoque adoptado
en Descripcion del hombre, que se presenta, de hecho y a primera vista, como una antropologia en
primera persona. Por un lado, Blumenberg recupera una parte del legado de la antropologia alemana
—de Gehlen, Plessner, Alsberg— que formula conjeturas sobre el ser humano en tanto que proviene
de la vida; asumiendo que no se puede ir més alld de la formulacién de simples hipétesis, ya que el
cierre antropoldgico es ineliminable y el acceso a nuestro origen estd definitivamente perdido
(Bimbenet et Sommer, 2014, p. 90). Por otro lado, es adecuado inspirarse en la fenomenologia de
los padres fundadores, ya que su vocacién descriptiva permite prescindir de las teorias explicativas,
que siempre son derivadas o secundarias, en comparacién con la restitucién de la manera en que la
humanidad se nos presenta. Ademds, las nociones de intencionalidad, apertura o existencia son
adecuadas para describir correctamente el proceso de nuestra humanidad en la medida en que nos
abre a la exterioridad de un modo tipicamente humano. Ademds de permitirnos responder a las dos
preguntas anteriormente formuladas, el beneficio esperado de tal empresa es doble: por un lado,
debe permitir emancipar a la fenomenologia de su encierro en su cdscara trascendental, iluminar su
sentido oculto, su motivacién implicita (Bimbenet et Sommer, p. 93); en resumidas cuentas,
renunciar a la subjetividad trascendental pura a favor de una comprensién encarnada del hombre.
Por otro lado, arranca a la antropologia de su dogmatismo al privilegiar el sentido vivido sobre el

objetivismo.

Este método de antropologizacién de la fenomenologia y fenomenologizacién de la
antropologia permite un enriquecimiento reciproco de sus respectivos conceptos. Blumenberg
rechaza el esencialismo y reconoce la pertinencia de la intencionalidad o de la posibilidad como
categoria ontoldgica y, por tanto, la indefinibilidad del ser humano, pero lo respalda con «datos»
antropolégicos que permiten «fundamentarlar (Mingelwesen, visibilidad, distancia), al mismo
tiempo que permiten dotarla de un nuevo significado. Asi, como sefialan Bimbenet y Sommer, el
‘cuidado’ (Sorge) de Heidegger, por ejemplo, esa categoria omni-englobante del existir humano, se
ve confrontada con el fenémeno bioldgico de la

conservacién de si mismo como una de las modalidades posibles de este fenémeno. La nocién de

facticidad inherente al cuidado se encuentra modificada en el mismo movimiento: indica ahora el

hecho biolégico de que el organismo humano podria o podria no haber existido. El cuidado estd
ahora indexado a la contingencia de la existencia, como verdadero «estado de excepcién. (Bimbenet

et Sommer, 2014, 94)

No obstante, hay que reconocer que este enfoque consiste menos en una antropologia
fenomenoldgica que en una antropologizacién de la fenomenologia, con el riesgo de perder lo que
constituye el valor propio de esta disciplina, a saber, su anclaje en el punto de vista en primera
persona que le permite la validacién de sus proposiciones. Ciertamente, se podria considerar que la
fenomenologia conserva la dltima palabra, aunque ya no tenga la primera, puesto que ésta
corresponde a la antropologia. Incluso si ya no puede concebirse como una libre decisién de llevar

a cabo la reduccién y realizar una reflexion, puesto que ésta se convierte en una “sublimacién de

236


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3512

@ @@ REVISTA DE FILOSOFiA UCSC

ISSN 2735-6353 Versién en linea Universidad Catdlica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teol6gicos y Filosofia
heeps://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3512 Vol. 24, Ne° 2, 2025, pp. 234 - 246

una medida filogenética de conservacién de si misma” (Bimbenet et Sommer, 2014, p. 95), el hecho
es que la fenomenologia atin puede conservar una parte de iniciativa bajo la forma de una reflexién
ampliada que busca su origen y el del ser humano (Bimbenet et Sommer, 2014, p. 95). En otras
palabras, se tratarfa menos de una antropologizacién de la fenomenologia que de una critica de la

fenomenologia por ella misma, esto es, de una autocritica.

Sin embargo, es importante recordar que, al adoptar tal enfoque, Blumenberg rompe con
la ‘prohibicién antropolégica’ de la fenomenologia, cuyo esfuerzo consistia precisamente en
desantropologizar al sujeto para romper con cualquier preconcepcién sobre el ser humano, la
primera de ellas consistiendo en creer que ya estaba ahi en un mundo dado como subsistente por si
mismo?. El esfuerzo de la fenomenologia consiste precisamente en desactivar tal evidencia para
reanimar la cuestién de cémo las cosas, como cosas, se dan a la subjetividad en lugar de considerar
que siempre estdn ahi, reposando en su autonomia sustancial. Desde este punto de vista, cabe
destacar que Blumenberg estd menos interesado en describir la manera en que la conviccidn realista
puede surgir en el ser humano, dado que procede de la vida, que en construir “un conjunto de
hipétesis sobre el hombre que implican un vaivén con lo empirico, y que no se ‘cierra” (Monod,
2009, p. 236), como lo analiza Jean-Claude Monod. La pregunta seguiria abierta sobre c6mo
describir el sentido del ser humano para si mismo, cémo construir una antropologia
verdaderamente fenomenoldgica. Esta no deberia basarse en una visién preestablecida del ser
humano heredada de la ontologfa cientifica, sino deberfa, mds bien, aclarar el sentido tal como se
nos da desde la esfera de la experiencia vivida. Sin embargo, no podria recibir, sin revisién, las
lecciones de la fenomenologia. Estas deben poder integrar la idea de una prehistoria de la
subjetividad trascendental. Deben poder aprovechar las ensefianzas de una antropologia que no se

basa en un realismo dogmdtico, en la actitud natural.

Me parece que es este entre-dos, en este espacio de una antropologia que se nutre de la
fenomenologia y de una fenomenologia que se reconfigura a través del prisma de la antropologia,
donde se perfila la empresa filoséfica de Etienne Bimbenet, que me gustaria presentar a

continuacién.

2. La antropo-fenomenologia de Bimbenet

El punto de partida es en realidad inmediatamente fenomenoldgico, en el sentido de que se
trata de tomar como tema la manera en la que el sujeto se abre a la exterioridad sin presuponer nada
respecto de uno o del otro. Se trata, por tanto, de dar cabida a una tensién propia de la subjetividad
humana que, por un lado, no se puede escapar a si misma, ya que todo lo que se le da se da desde
la esfera de sus vivencias, pero que, por otro lado, es capaz de apuntar a una exterioridad que le

aparece como existente por si misma. La cuestién del ser humano se centra, por tanto, en el sentido

2 Nos permitimos remitir a Pommier (2024, pp. 13-40)

237


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3512

@ @@ REVISTA DE FILOSOFiA UCSC

ISSN 2735-6353 Versién en linea Universidad Catdlica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teol6gicos y Filosofia
hreps://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3512 Vol. 24, Ne° 2, 2025, pp. 234 - 246

que se le debe dar a esta conviccién realista, dado que esta tltima no puede basarse en el realismo
dogmatico de la cosa en-si. ;Cémo llega el sujeto humano a afirmar la realidad de una existencia

que no le debe nada, sin por ello renunciar a su derecho como sujeto de constituir la realidad?

Se reconocerd sin mucha dificultad en la formulacién de esta pregunta la manera en que la
fenomenologia puede apropiarse de una actitud filoséfica que se ha desarrollado a principios del
siglo XXI bajo la influencia del nuevo realismo y del realismo especulativo. Sin embargo, a diferencia
de Sartre, cuya lectura ha sido renovada en este nuevo contexto® y que afirma la existencia de un
en-si, o de Patocka, quien reconduce la exterioridad primordial al aparecer auténomo de un mundo
que viene a englobar al a priori universal de correlacién, haciéndolo posible a riesgo de un regreso
al realismo dogmadtico?, es a través de una fidelidad bastante estricta a Husserl que Bimbenet busca
las coordenadas de su realismo y, més especificamente, en una relectura de la noemdtica husserliana.
‘La realidad’ no se plantea en un acto dogmdtico de afirmacién de un en-si, en una intuicién
metafisica o en un proceso de desubjetivacion que reconduce a un ‘aparecer en si’ o como tal, sino
mds bien a través de una descentracion de si. Lo propio del sujeto humano es que es capaz de olvidarse
de si mismo en favor de un dado que se convierte en el objeto de su consideracién, su ‘centro de
interés’ como suele decirse. La percepcién testimonia indiscutiblemente este poder segtin Bimbenet,
no tanto debido a su dimensién intuitiva —que llena la anticipacién de sentido para hacer de lo
mentado un percibido como tal, un dado en carne y hueso—, sino por el hecho de apuntar a una
X indeterminada que es algo asi como el foco de un sentido objetivo posible (Bimbenet, 2015, p.
110). Este dltimo solo puede darse al infinito, ya que la eidética husserliana de la percepcién ha
mostrado que la cosa siempre se da de manera parcial, salvo que se confunda con una simple
vivencia. Ahora bien, dado que lo infinito no puede darse actualmente, es bajo la forma de una Idea
(Bimbenet, 2015, p. 117) que el objeto exterior puede tener sentido para nosotros. El realismo de
Bimbenet es, en realidad, un idealismo trascendental. Es porque siempre ya planteamos la serie
infinita de perspectivas como las que dan el objeto y, por extensién, el mundo mismo (Bimbenet,
2023, p. 101), que llegamos a afirmar la existencia de una realidad exterior a la conciencia que, sin

embargo, sigue siendo relativa a ella.

El sentido humano no debe buscarse en una transcendencia metafisica separada de lo
sensible, sino en esta manera de arrancarse de si mismo para apuntar a otro que no es uno mismo.
La capacidad de descentracién es lo que hace al ser humano. Pero, ses realmente del ser humano de
quien estamos hablando? En realidad, para que este sea asi y porque debe ser asi, la reinterpretacién
del dispositivo husserliano exige pasar por una fenomenologia de la vida o, mds exactamente, de la
animalidad. Evitarlo significaria, en efecto, retomar el dualismo que se ha tenido que rechazar, en
este caso, el del sujeto trascendental abstracto y la vida. Asi, es importante entender lo propio del

ser humano a partir de su diferencia con la vida (o el animal), animal que ya no es, sino que ha sido.

3 Ver: (Moati, 2019).
# Nos permitimos remitir a Pommier (2023, pp. 223-242).

238


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3512

@ @@ REVISTA DE FILOSOFiA UCSC

ISSN 2735-6353 Versién en linea Universidad Catdlica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teol6gicos y Filosofia
hreps://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3512 Vol. 24, Ne° 2, 2025, pp. 234 - 246

Tal es, de hecho, el interés de la interaccién con las ciencias humanas, ya que estas se enfrentan a
dualidades sin dualismo y elaboran descripciones concretas de la manera en que el ser humano se

hace humano. Como escriben Sommer y Bimbenet:

Estdn demasiado ocupadas con la «fdbrica» cotidiana de lo humano, con los sufrimientos y el
repliegue del neurético, con la maduracién psicofisica del infante, con las experiencias de ruptura y
lucidez de los actores sociales, para preocuparse de oposiciones inoperantes como las del espiritu y
del cuerpo o del mds alld y del aqui y ahora (...) observan la apertura del infante hacia los demds y
el mundo, su capacidad para entender lo que se le dice y de aceptar un estado de cosas, el lugar que
se le da en cada uno de sus gestos al mundo comtiin—un mundo que no era el suyo al principio,
pero que estd llamado a serlo. (...) es hora de que la filosofia dé cabida a estos nuevos dualismos y
los coloque en el centro. La evolucién y la hominizacién podrian entonces, por qué no, volver a ser

verdaderos laboratorios para el pensamiento. (Bimbenet, 2014, p. 55)

Por tanto, si debemos entender al ser humano como esa estructura trascendental que le
permite abrirse al mundo, este debe estar, no obstante, encarnado, esto es, debe ser aprehendido
desde la vida animal. Naturalmente, una vida asi ya no puede ser la de la biologia del entendimiento
si debe hacer posible o ser compatible con la intencionalidad humana. Es por esta razén que
Bimbenet concede una importancia especial a la biologia de Von Uexkiill. Este tltimo muestra
cémo el animal solo existe sabiendo rodearse de un circulo de significados propios de su especie.
Ciertamente, no percibe las cosas por lo que son: jno tiene sentido de las realidades! Sin embargo,
puede orientarse en un mundo que le es propio, percibiendo de las cosas aquellas cualidades que lo
invitan a actuar para conservarse vivo. Por lo tanto, estd dotado de un poder de discriminacién que
lo hace sensible a su entorno en la medida estricta en la que puede responder a este mediante la
accién. Dicho de otra manera, el animal es, en efecto, una subjetividad. Estd dotado de una
intencionalidad que le permite interesarse en lo que no es él mismo. Concebida de esta manera, la
vida se presenta como un origen posible de lo que constituye lo humano: su intencionalidad realista.
Por una parte, efectivamente, al igual que ella, el ser humano se caracteriza por una intencién. Que
provenga de ella ya no es una imposibilidad, y lo que en él sigue estando orientado hacia la accién
préctica, en lugar del conocimiento hacia las cosas como tales, es precisamente la vida. El ser
humano todavia tiene un pie de su lado. Por otra parte, sin embargo, es al arrancarse de ella que
puede llegar a ser él mismo. Mientras que el animal permanece encerrado en su subjetividad y todo
se reduce a él mismo, el ser humano es capaz de una descentracién superior y de interesarse en el
mundo por lo que es. Bimbenet habla en este sentido de un «golpe de fuerza», un paso al limite, ya
que las anticipaciones de sentido del animal son finitas, mientras que las del ser humano, como

hemos visto, remiten a un infinito que tiene la estructura de la Idea.

Un enfoque asi constituye también un programa de estudios que invita a explorar el proceso
de diferenciacién mediante el cual el ser humano deja de ser un animal al adquirir la conviccién
realista. La fenomenologia del ser humano solo puede desarrollarse mediante las contribuciones de

las ciencias humanas y las ciencias de la vida, encargadas de identificar, en su propio surgimiento,

239


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3512

@ @@ REVISTA DE FILOSOFiA UCSC

ISSN 2735-6353 Versién en linea Universidad Catdlica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teol6gicos y Filosofia
heeps://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3512 Vol. 24, Ne° 2, 2025, pp. 234 - 246

la humanidad del humano. Ahora es el momento de afiadir que Bimbenet concede a la socialidad
una funcién de primera importancia en la génesis de la humanidad, es decir, de la intencionalidad
realista. Es el deseo de compartir lo que hace posible el golpe de fuerza trascendental, lo que impulsa
al ser humano a constituir un mundo comun. Por lo tanto, no encontraremos el origen del espiritu
en la deficiencia del actuar, en una negacién de la vida que haria posible el conocimiento. Bimbenet
se opone aqui a la antropologia alemana, que ve en la carencia o la indigencia humana la fuente de
nuestro sentido metafisico, de nuestra apertura a un mads alld. El ser humano es menos un animal
metafisico que politico, que busca, en el vinculo social, ampliar su si mismo y abrirse infinitamente
al pueblo humano, a la pluralidad abundante de perspectivas (Bimbenet, 2015, pp. 150-169)°. La
intencionalidad realista surge, por tanto, del vinculo social, y es a través de su apego a los demds
que el ser humano puede desprenderse de las cosas para hacerlas aparecer por si mismas. La Idea
por la cual me abro al mundo y a sus objetos no es, por lo tanto, en primer lugar, la aprehensién de
una esencia, sino el horizonte de un acuerdo intersubjetivo posible. El otro no es un objeto percibido
ni otro sujeto que me percibe. No es aquel hacia el cual podria sentir empatia. No es ese rostro que
me exige una responsabilidad infinita. Es mds bien: “una estructura del campo perceptivo”, como
escribe Bimbenet retomando la férmula de Deleuze. Es un a priori, tiene un “valor trascendental”
(Bimbenet, 2017, p. 285).

La importancia del otro en la génesis de la actitud realista se explicita por el papel que
Bimbenet le atribuye al lenguaje (Bimbenet, 2015, pp. 191-203). De hecho, se apunta a algo y nos
desprendemos de nosotros mismos solo porque podemos decirle algo a alguien. La X indeterminada,
en el principio de la intencién de un objeto, es posible gracias al lenguaje, que a su vez solo tiene
sentido como querer decirle algo a alguien, como dirigido hacia el otro. Esto explica el interés
recurrente del filésofo francés por el fenémeno del “pointing”, que es el acto de nacimiento de la
atencién conjunta (joint attention) (Bimbenet, 2011b, pp. 306-385)°, y manifiesta el estado
preverbal del nifio. Al sehalar (ez pointant) con el dedo, al designar un objeto, no de manera “proto-
imperativa’, sino mds bien “proto-declarativa” (Bimbenet, 2011b, p. 177, 321, 379), el nifio se abre
a la exterioridad de las cosas al requerir la atencién del otro con el fin de compartir su
descubrimiento. Bimbenet (2011b) escribe que “el otro se ha vuelto esencial y el objeto de un interés
no-instrumental; es aquel con el que el nifo desea comunicarse, en un comentario con la cosa” (pp.
178-181). La interaccién prevalece sobre la accién y el mundo recibe su autoridad del grupo que lo
apunta y dentro del cual el nifo se inscribe. El infinito de perspectivas que abre el objeto, y que lo
caracteriza como objeto en contraste con la vivencia, se interpreta entonces en términos
intersubjetivos como aquellas perspectivas que pueden ser asumidas por todos los demds. La eidética

husserliana de la percepcién es aprehendida por Bimbenet (2023, pp. 101-103) dentro de un

> Sin embargo, Bimbenet no deja de mencionar la dimensién politica de la antropologfa de Blumenberg: cf. (Bimbenet,
2014, p. 92).
¢ El autor comienza por exhibir la diferencia antropolégica de la atencién conjunta en comparacién con el animal antes

de considerarla por si misma en el ser humano.

240


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3512

@ @@ REVISTA DE FILOSOFiA UCSC

ISSN 2735-6353 Versién en linea Universidad Catdlica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teol6gicos y Filosofia
hreps://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3512 Vol. 24, Ne° 2, 2025, pp. 234 - 246

horizonte de pensamiento claramente intersubjetivo. Asi, el realismo nace cuando el nifio renuncia
tanto al cara a cara con el otro como a la aprehensién solitaria de la cosa en favor de un interés social
por esa cosa, lo cual supone, por una parte, romper una cierta relacién fusional con el otro,
desprenderse de él para apegarse a la cosa, hacer de ella un objeto de consideracién y para compartir,
por otra, dirigirse hacia el otro para tener una mirada desapegada sobre la cosa y compartir en torno

a ella (Bimbenet, 2023, p. 181; 2011, pp. 369-376).

3. Vida, realidad y socialidad

La antropologfa fenomenolégica de Etienne Bimbenet se dedica, por tanto, a elaborar un
discurso sobre la diferencia entre el ser humano y el animal que evita el dualismo sustancial sin
adherirse ciegamente al continuismo biologicista. Este enfoque supone retroceder mds alld de esa
diferencia para describir la manera en que el ser humano se desprende de la simple vida y se hace
ser humano (Bimbenet, 2017, p. 34). Este surgimiento de la humanidad dentro de la vida es
descrito por Bimbenet como un ‘golpe de fuerza’, un acontecimiento. Aunque no se trata tanto de
pronunciarse sobre el ser de esta diferencia, sino de describirla, se puede, sin embargo, cuestionar el
sentido de ser de esta diferencia. Si no se reduce a una diferencia de naturaleza de caricter sustancial
y tampoco corresponde a una simple diferencia de grado, ;coémo debe entenderse en tanto que esta
parece poseer la estructura del acontecimiento, es decir, de aquello que siendo imprevisible,
inanticipable’, y por lo tanto en un sentido ‘imposible’, debe, no obstante, surgir desde la vida y
esto tanto mds que es esta tesis de una precedencia de la vida sobre la humanidad, de la cual ademads
‘proviene’, la que revindica Bimbenet? Para comprender la diferencia antropoldgica, ses suficiente
decir que entre el animal y el ser humano no hay tanto una diferencia de estructura, ya que ambos
se abren intencionalmente a la exterioridad, sino que hay, més bien, una diferencia que consiste en
un paso al limite, que es en realidad un paso al infinito, puesto que con el ser humano emerge la
relacién con la Idea desde el seno de la vida? Aqui nos enfrentamos a una especie de misterio, ya

que nada en la vida parece indicar porqué o cémo puede tener lugar este paso.

Ciertamente, el animal tiene una estructura intencional. Esto ya representa un gran avance
con respecto al biologismo tradicional para explicar la posibilidad de la humanidad a partir de la
vida. Sin duda, Bimbenet se preocupa mucho por evitar una inflacién especulativa, un recurso a la
metafisica que intentaria, por ejemplo, interpretar el surgimiento de la diferencia antropolégica, de
la estructura de apertura intencional propia del ser humano —incluida la de la vida— a partir de
un hecho metafisico®. Se mantiene fiel a la descripcién fenomenoldgica en cuanto neutraliza todos
los dispositivos metafisicos y se inspira en las ciencias humanas cuando asumen la tensién

antropoldgica, es decir, cuando reconocen que el ser humano siempre tiene un pie en la vida, aunque

7 Hay que recordar que Bimbenet habla a propésito de ‘golpe de fuerza’.
8 Ver, por ejemplo: Barbaras (2013, pp. 241-254).

241


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3512

@ @@ REVISTA DE FILOSOFiA UCSC

ISSN 2735-6353 Versién en linea Universidad Catdlica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teol6gicos y Filosofia
hreps://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3512 Vol. 24, Ne° 2, 2025, pp. 234 - 246

se haya apartado definitivamente de ella’. Esta es la verdadera paradoja: explicar al ser humano a
partir de la vida, reconociendo, al mismo tiempo, que ya no tiene nada que ver con ella; afirmar
que el acontecimiento de la humanidad es un misterio que no puede vincularse unilateralmente a
una ldgica evolutiva continuista, sin ignorar nuestra descendencia animal. Pero este deseo
descriptivo que busca dar cuenta de la diferencia entre el hombre y el animal en su dimensién
paradoxal, ;no debe precisamente asumir interpretar el sentido de esta diferencia como
acontecimiento? ;No es apropiado cuestionar qué debe ser la vida para que dé lugar al
acontecimiento de la diferencia antropolégica —e incluso tal vez al surgimiento de la vida a partir
de la materia— salvo a correr el riesgo de volver a un dualismo que se limita a yuxtaponer un
discurso sobre la vida —aunque sea intencional— con un discurso sobre el ser humano en cuanto

se abre a la Idea?

Este riesgo pretende ser evitado reconociendo el papel de la socialidad (y del lenguaje) para
la humanidad. Un ser humano es un ser vivo que habla, que se abre al mundo hablando y
designdndolo a los otros para poder compartirlo con ellos. El reconocimiento del horizonte
intersubjetivo es absolutamente fundamental en el enfoque de Bimbenet para evitar la deriva
metafisica. El ser humano no se abre a la Idea en un mds alld suprasensible que lo sobreviva y que
pueda descubrir solitariamente mediante la especulacién. No es una carencia de ser lo que lo lleva
a buscar en una esencia supratemporal algo que pueda colmarlo. En otras palabras, no es un cuerpo
temporal y mortal en busca de una inmortalidad espiritual. Se abre a la Idea no solo porque la
percepcién implica una apertura al infinito, sino porque quiere expandirse integrando,
descubriendo, y compartiendo los otros puntos de vista sobre el mundo (Bimbenet, 2015, pp. 150-
169; 2012, pp. 187-211), que es, muy esencialmente, mundo porque es comun. La diferencia entre
el hombre y la vida proviene, por lo tanto, de la dimensién profundamente social —y hablante—

del ser humano.

Pero ;no reconduce esta afirmacién el misterio del acontecimiento humano al enigma de su
socialidad? En efecto, el otro es descrito como un a priori de mi percepcién del mundo. De hecho,
es el reconocimiento del cardcter instituido de la percepcién humana, ya que nunca percibimos
solitariamente, sino que siempre estamos co-percibiendo. Si esto es asi, queda la cuestién del modo
de donacién del otro sujeto perceptor. Que el otro sea dado co-originariamente no nos dice lo
suficiente sobre cémo adquirimos la certeza de la existencia del otro, lo cual solo una fenomenologia

de la alteridad puede proporcionarnos.

En realidad, todo sucede como si, aqui mds que en otras dimensiones de su filosofia,

Bimbenet recibiera directamente la herencia de Merleau-Ponty'® —aunque se vea llevado a realizar

? En realidad, se trata mds bien de consultar las ciencias humanas y las ciencias de la vida. Corresponde a Tim Ingold
proponer una antropologia de la vida muy interesante.
19 Ver, por ejemplo, Bimbenet (2011a, p. 28)

242


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3512

@ @@ REVISTA DE FILOSOFiA UCSC

ISSN 2735-6353 Versién en linea Universidad Catdlica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teol6gicos y Filosofia
heeps://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3512 Vol. 24, Ne° 2, 2025, pp. 234 - 246

desarrollos propios en este respecto''. En el tltimo capitulo de la segunda parte de la Fenomenologia
de la percepcion dedicada al mundo percibido, Merleau-Ponty muestra cémo la cuestién del aparecer
del otro solo es problemdtica desde una perspectiva que opone drésticamente al sujeto con el objeto,
ya que, en ese caso, es dificil ver cémo otro sujeto puede aparecer en un mundo de objetos para mi.
Pero, dado que vivo mi cuerpo como un tercer modo de ser, como un comportamiento por el cual
significados pueden prolongarse inmediatamente en el cuerpo, ya no es imposible percibir el cuerpo
del otro como igualmente portador de significados. Este dltimo ya no es un objeto desprovisto de
significados o un sujeto invisible. Su mirada no es aquello que me objetiviza ni algo que pierdo de
vista al girar hacia sus ojos, los cuales se convierten asi en un simple dispositivo fisiolégico. Puedo,
al contrario, captar la mirada del otro como expresién de una subjetividad que se revela a través del
mismo movimiento de sus ojos. Mds profundamente ain, es porque el sujeto perceptivo puede
reconocer en si mismo una dimensién pre-personal, porque detecta en él un cierto anonimato de
la percepcién —que hace que el mundo no aparece como una suma de objetos para un ego
personal— que el otro, irreductible a un objeto, puede ocupar un lugar en este mundo. Mi
perspectiva sobre el mundo no estd cerrada. Ella me abre a una profundidad que permite que otras
perspectivas tomen lugar en ella. Por tanto, el mundo es, desde el origen, compartible. La psicologia
del infante lo confirma, segin Merleau-Ponty, ya que, en virtud del esquema corporal, el pequeno
humano puede hacer a su vez lo que ve hacer a los demds. El mimetismo social, que estructura
profundamente el desarrollo del infante, atestigua este reconocimiento intersubjetivo primordial.
El mundo de la infancia implica el reconocimiento inmediato de los otros, lo cual actiia como la
condicién ontoldgica de posibilidad para la bisqueda de un acuerdo objetivo con ellos, una vez que

el cogito ha realizado su trabajo de retorno a si mismo y de aislamiento'*.

Si, al menos hasta cierto punto, es posible encontrar en la fenomenologia del otro de
Merleau-Ponty en la Fenomenologia de la percepcion la inspiracién de Bimbenet, uno puede
preguntarse entonces si es esta satisfactoria. Al renunciar al dualismo de sujeto y objeto en favor de
una descripcién del comportamiento que nos abre a un tercer modo de ser, se levanta ciertamente
una condicién de imposibilidad para el reconocimiento del otro, pero esto no permite exhibir una
condicién de efectividad (Barbaras, 1993, p. 55); porque, en el fondo, la relacién originaria con el
otro se basa en el presupuesto metafisico, tomado por Scheler, de una fuerza anénima, de una fuerza
del mundo que los une en una misma atmésfera de generalidad, sin que se pueda, por otro lado,
identificar alli centros de subjetividades auténticas, esto es, realidades verdaderamente individuales.
Asi, el riesgo es grande, por una parte, de subordinar la atestacién del otro a un presupuesto
metafisico que afirme la unidad primera de los sujetos y, por otra parte, de perder la relacién con

una alteridad en favor de una homogenizacién dentro del gran todo. Si tal preocupacién, aqui

! En particular ver Bimbenet (2011b, pp. 344-385)
2 No podemos, naturalmente, restituir en toda su extensién la teorfa merleau-pontiana de la intersubjetividad.

Remitimos a Merleau-Ponty (2001, pp. 398-419).

243


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3512

@ @@ REVISTA DE FILOSOFiA UCSC

ISSN 2735-6353 Versién en linea Universidad Catdlica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teol6gicos y Filosofia
hreps://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3512 Vol. 24, Ne° 2, 2025, pp. 234 - 246

formulada de manera general, fuese vélida'®, entonces la cuestién de la descripcién de la diferencia
antropoldgica en tanto determinada por la del acceso a la creencia en lo real, la cual a su vez remite
a la del aparecer del otro, podria revelarse como una aporia. En otras palabras, si la fenomenologia
del otro se introduce para comprender mejor el acceso humano a la realidad, y si es ella la que
permite adherirse a una exploracion estrictamente fenomenoldgica de la diferencia antropolégica,
entonces la insatisfaccién sentida respecto a la descripcién del aparecer del otro tiende a replantear
no solo la cuestién del acceso al otro, sino también la del estatus de la diferencia antropoldgica,

incluyendo en tanto se la concibe desde el prisma de la creencia realista.

Si esto fuera asi, ;no habria que volver a plantear la cuestién del estatus de la diferencia
antropoldgica asumiendo que efectivamente constituye ‘un golpe de fuerza’ (un coup de force) dentro
de la vida, que instituye una forma absolutamente inédita de vida, en resumidas cuentas, que es un
acontecimiento en relacién con la continuidad vital? Entendido asi, se trataria de rechazar la idea
de que el ser humano no representa mds que una diferencia de grado dentro de la simple vida,
contra el zoocentrismo en consecuencia, pero sin suponer que implica una diferencia de naturaleza,
esta vez en contra del dualismo. Toda la dificultad radica en pensar una diferencia que dé cuenta
del cardcter impredecible del fenémeno humano, es decir, de su «imposibilidad» en el sentido de
que no resulta del simple desarrollo de una posibilidad vital previa a su surgimiento, dado que es
Unicamente este surgimiento el que puede, ex post, constituir dicha posibilidad. El ser humano
adviene « la vida sin que proceda de la vida, aunque surja en e/ seno de la vida. Formular el problema
de esta manera indica toda su complejidad, pues seria necesario poder pensar un advenimiento que
no se origine en la vida —a no ser que pierda su cualidad de acontecimiento— y que, por tanto,
rompa con la procesualidad, sin perder de vista, no obstante, que la humanidad es también una
dimensién de la vida, ya que eso significaria hacer de este acontecimiento un hecho de naturaleza

metafisica y se renunciaria a la vocacién descriptiva que es propia de la fenomenologia.

En realidad, el pensamiento merleau-pontiano de la naturaleza, tal como se formula en La
estructura del comportamiento y tal como habita en la filosofia de Bimbenet, parece responder a tales
expectativas. A fin de evitar el reduccionismo materialista sin sucumbir a un dualismo de la
conciencia y la naturaleza, Merleau-Ponty encuentra en una filosofia de la forma el medio para

unificar las diferentes regiones de la naturaleza (materia, organismo, espiritu) sin perder sus

' Esta inspiracién merleau-pontiana nos parece confirmada en el admirable capitulo de Lanimal que je ne suis plus
titulado « Lattention conjointe (II) : le partage du monde » (Bimbenet, 2011b, pp. 344-385), en el cual Bimbenet
describe, apoydndose en parte en la teorfa de la mente, la toma de conciencia progresiva por parte del infante de la
existencia del otro como una alteridad a la cual debe hacer un lugar para compartir el mundo. Sin embargo, y como ya
lo hemos notado, nos parece que este esfuerzo descriptivo no permite aclarar completamente el presupuesto inicial de
un reconocimiento originario del otro en tanto que reposa sobre una percepcién anénima (y, por ende, solitaria) del
mundo por el sujeto pre-personal. De hecho, Bimbenet se apoya finalmente en la teorfa de la intersubjetividad de Lo
visible y lo invisible para justificar su fenomenologia carnal del otro. En otras palabras, esta tltima parece descansar sobre
la nocién de Carne del mundo, que nos parece problemdtica. Nos permitimos remitir al respecto a Pommier (2022,

pp- 25-42).

244


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3512

@ @@ REVISTA DE FILOSOFiA UCSC

ISSN 2735-6353 Versién en linea Universidad Catdlica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teol6gicos y Filosofia
hreps://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3512 Vol. 24, Ne° 2, 2025, pp. 234 - 246

diferencias internas, puesto que la forma rige distintos niveles de estructuracién. Esta aproximacién
es muy afortunadamente ambigua, ya que permite afirmar la liberacién del nivel superior respecto
del inferior, al mismo tiempo que reconoce que es posible gracias al nivel inferior, que, por tanto,
lo funda (Bimbenet, 2004, pp. 59-61). Sin embargo, como lo sefiala admirablemente Bimbenet,
este enfoque también es interpretado por Merleau-Ponty, aunque de manera discreta, en términos
de acontecimiento, lo que permite hacer justicia a la dimensién histérica e imprevisible del

movimiento de la naturaleza (Bimbenet, 2004, pp. 89-93).

No obstante, podemos preguntarnos si la perspectiva trascendental asumida en La estructura
del comportamiento, y acentuada en la Fenomenologia de la percepcion, no conduce a retomar un
dualismo entre sujeto y objeto, que Lo visible y lo invisible intentard conjurar en vano. Merleau-
Ponty puede bien intentar encarnar al sujeto, pero en realidad esta aproximacién conduce, o bien a
una subjetivizacién del cuerpo acompanada de una tendencia a teleologizar la naturaleza,
culminando en el espiritu como su verdad tltima; o bien al mantenimiento de dualismos. El desafio
radica, por tanto, en pensar al ser humano —y sin duda también la vida— como un acontecimiento
sin que pierda sus vinculos vitales, mediante los cuales se puede evitar la deriva metafisica. Pero,
scomo pensar tal acontecimiento como acontecimiento sin tener que desnaturalizarlo y cémo

>14

naturalizar al ser humano sin que pierda su dimensién acontecial?'* ;En qué sentido sigue siendo

posible proponer una concepcién fenomenoldgica de dicha diferencia? No es el menor mérito de la

filosofia de Etienne Bimbenet introducirnos a un cuestionamiento de esta indole.

Referencias
Barbaras, R. (1993). De [étre du phénomeéne. Sur l'ontologie de Merleau-Ponty. Jérdbme Millon.
Barbaras, R. (2013). Dynamique de la manifestation. Vrin.

Bimbenet, E. (2004). Nature et humanité. Le probléme anthropologique dans l'eeuvre de Merleau-
Ponty. Vrin.

2

Bimbenet, E. (2011a). Aprés Merleau-Ponty. Etudes sur la fécondité d'une pensée. Vrin.,
Bimbenet, E. (2011b). Lanimal que je ne suis plus. Folio Gallimard.

14 Sabemos que al menos un filésofo ha intentado llevar a cabo tal proeza. Bergson, en efecto, propone una concepcién
creativa de la duracién como principio del proceso de la vida. La vida es imprevisible, precisamente porque es, en
esencia, una duracién. Solo hay acontecimiento porque existe una continuidad profunda entre las diferentes formas de
vida. Podemos solamente mencionar aqui esta solucidn sin poder justificarla. Nos limitamos ademds a sefalar que, en
el plano epistemoldgico, la solucién de Bergson se basa en la hipétesis de una intuicién metafisica de la vida—como
principio evolutivo—Ilo cual cuestiona drésticamente los limites trascendentales de nuestro poder de conocer; y que, en
el plano ontoldgico, presupone que la extensién—incluyendo la orginica—pueda surgir de la espiritualidad pura. Esta
aproximacién, por lo tanto, parece mantenerse completamente en el 4mbito de la metafisica. Entonces ;qué opcién nos
queda si queremos pensar el surgimiento de la humanidad y nos negamos a recurrir a esta interpretacién de la diferencia
acontecial?

245


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3512

@ @@ REVISTA DE FILOSOFiA UCSC

ISSN 2735-6353 Versién en linea Universidad Catdlica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosoffa
hreps://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3512 Vol. 24, Ne° 2, 2025, pp. 234 - 246

Bimbenet, E. (2012). « La double théorie du noéme : sur le perspectivisme husserlien » in : Husserl.

La science des phénoménes (dir. A. Grandjean et L. Perreau). CNRS.

Bimbenet, E. (2014). “Penser 'hominisation. Le darwinisme sera-t-il notre dernier grand

mouvement philosophique ?” Le débat n°3,
Bimbenet, E. (2015). Linvention du réalisme. Le Cerf.
Bimbenet, E. (2017). Le complexe des trois singes. Essai sur lanimalité humaine. Le Seuil.
Bimbenet, E. (2023). “Laporie phénoménologique”. Alter Hors-série.

Bimbenet, E. et Sommer, C. (2014). “Les métaphores de 'humain. L'anthropologie de Hans
Blumenberg”, Le Débat n°3.

Blumenberg, H. (2011). Description de I’homme. Le Cerf.

Merleau-Ponty, M. (2001). La phénoménologie de la perception. Tel Gallimard.

Moati, R. (2019). Sartre et le mystére en pleine lumiére. Le Cerf.

Monod, J.-C. (2009). « “Linterdit anthropologique” chez Husserl et Heidegger et sa transgression

par Blumenberg », in Revue germanique internationale, n° 10.
Pommier, E. (2022). La condition sensible. Chair, Evénement, Fros. Hermann.

Pommier, E. (2023). Jean-Paul Sartre’s philosophical realism in Being and Nothingness versus Jan
Patocka’s a-subjective phenomenology on the crucial question of the body. Continental

Philosophy Review 56, 223-242.
Pommier, E. (2024). Lhumanisme aprés Heidegger (Levinas, Jonas, Arendt et Patocka). Puf.

246


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3512

