@ @@ REVISTA DE FILOSOFIA UCSC

ISSN 2735-6353 Version en ligne Universidad Catélica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Version imprimée Faculté d'études théologiques et de philosophie
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3480 Vol. 24, Ne 2, 2025, pp. 18 -37

La représentation et son ombre’

Representation and its shadow

Jocelyn Benoist

Université Paris 1 Panthéon-Sorbonne, Paris, France.

Envoyé : 15/10/2025 Evalué : 17/10/2025 Accepté : 21/11/2025
Editeur : David Solis Nova

Comment citer : Benoist, J. (2025). La représentation et son ombre. Revista de Filosofia UCSC, 24(2), 18 - 37.
heeps://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3480

Resumen

Le texte examine une critique philosophique du représentationnalisme, l'idée selon laquelle la
perception, la pensée et l'art impliquent fondamentalement des représentations de la réalité.
Influencé par Frege et les développements ultérieurs, l'auteur rejette cette vision, soutenant que tant
la perception que l'activité conceptuelle s'appliquent aux objets plutdt que de les représenter.
Initialement centrée sur la philosophie de l'esprit, cette approche anti-représentationnelle s'étend a
l'esthétique et aux pratiques quotidiennes, remettant en question la croyance moderne selon
laquelle 'acceés au réel nécessite toujours la représentation. La discussion s'appuie ensuite sur la
théorie de la représentation de Kasimir Twardowski (1894), qui distingue 1'objet représenté et la
représentation elle-méme, en utilisant la peinture comme exemple. Une peinture et le paysage
qu'elle représente ont des statuts ontologiques distincts : la peinture est réelle, tandis que le « paysage
peint » n'existe qu'en tant qu'objet intentionnel. S'appuyant sur Aristote, 'auteur explique que les
entités représentées possedent un mode d'étre spécifique — intentionnel, non réel. Cette
distinction montre que la représentation aspire a la transparence, cachant sa matérialité au profit de
I'idéalité de 'objet représenté. Cependant, cette transparence est construite, elle n'est pas naturelle.
Comprendre la représentation implique de reconnaitre ses dimensions matérielles et

intentionnelles.

Mots clés : Représenmtion, intentionnalité, onto/ogz'e, transparence, am‘z’-représenmtz'onnalisme.

" Ce texte a d’abord été prononcé a la séance de rentrée du séminaire du Centre Prospero (université Saint-Louis, Bruxelles) pour
I'année académique 2025-2026. Je remercie Valérie Aucouturier, Isabelle Ost et Jeanne-Marie Roux, ainsi que 'ensemble des
participantes et participants pour leur hospitalité et la riche discussion qui s'en est suivie, qui m'a permis d’affiner mes hypothéses.

18


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3480
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3480
mailto:jocelyn.Benoist@univ-paris1.fr

@ @@ REVISTA DE FILOSOFIA UCSC

ISSN 2735-6353 Version en ligne Universidad Catélica de la Santisima Concepcién

ISSN 0717-7801 Version imprimée Faculté d'études théologiques et de philosophie

https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3480 Vol. 24, Ne 2, 2025, pp. 18 -37
Abstract

The text explores a philosophical critique of representationalism, the idea that perception, thought,
and art fundamentally involve representations of reality. The author, inspired by Frege and later
developments, rejects this view, arguing that both perception and conceptual activity apply to
objects rather than represent them. Initially focusing on the philosophy of mind, this anti-
representational stance extends to aesthetics and everyday practices, challenging the modern belief
that access to reality always requires representation. The discussion then turns to Kasimir
Twardowski’s 1894 theory of representation, which distinguishes between the represented object
and the representation itself, using painting as an example. A painting and the landscape it depicts
have different ontological statuses: the painting is real, while the “painted landscape” exists only as
an intentional object. Drawing on Aristotle’s ontology, the author explains that represented entities
possess a specific mode of being—intentional rather than real. This distinction reveals that
representation aspires to transparency, concealing its material reality in favor of the ideality of the
represented object. Yet, this transparency is constructed, not natural. Ultimately, the text suggests
that understanding representation requires acknowledging both its material conditions and its

intentional, ideal dimension.

Keywords: Representation, Intentionality, Ontology, Transparency, Anti-representationalism

A la mémoire de Jacques English
1. Introduccion

Une certaine forme d’antireprésentationalisme a guidé mon travail jusqu’a une date récente.
Ce motif a été conducteur, notamment, pour mon enquéte sur la perception, dont jai essayé de
montrer qu’il n'y avait pas de sens & la traiter comme une représentation ou a nécessairement
supposer quelle passe par des représentations (Benoist, 2013). Ce n’est, cependant, qu’'une face du
probléme, car je ne crois pas non plus qu’il y ait le moindre sens 2 traiter les concepts comme des
représentations et cette idée est au cceur de I'élaboration que jai pu proposer de la notion de concept
et de 'usage que je peux en avoir : les concepts, fondamentalement ne représentent pas les objets ;

ils s’y appliquent (Benoist, 2010).

ependant, mon usage du motif antireprésentationnel ne s’est pas limité au seul domaine
Cependant ge d tif ant tat 1 t pas limit 1d

de la philosophie de lesprit, quoi quiil faille d’ailleurs entendre par-la (il se pourrait que
Pintroduction des concepts en mon sens, tres largement hérité de Frege, conduise a adopter, non
seulement une doctrine particuliére sur Uesprit, mais une autre perspective sur la tiche de la
philosophie dite de I'esprit). Dans mes travaux précédents, j’ai également pu développer des
considérations critiques sur la prégnance du paradigme représentationnel dans le domaine des arts,

d’une fagon qui n’est sans doute pas sans conséquence pour la compréhension de toute une série de

19


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3480

@ @@ REVISTA DE FILOSOFIA UCSC

ISSN 2735-6353 Version en ligne Universidad Catélica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Version imprimée Faculté d'études théologiques et de philosophie
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3480 Vol. 24, Ne 2, 2025, pp. 18 -37

pratiques et d’expériences apparentées qui ne sont pas habituellement tenues pour relever de l'art,
et qu'il serait également erroné de décrire en termes de représentation, bien qu'on le fasse souvent
(de la gastronomie a 'usage privé, non-artistique, de la photo, par exemple). Il sagissait pour moi
en premier lieu de bousculer cette fausse évidence de la modernité suivant laquelle il y aurait de la
représentation toujours et partout, car elle constituerait une condition universelle d’acces au réel et
de son usage. D’oli mon intérét pour tous ces dispositifs & caractere non représentationnel qui
permettent de construire une prise sur le réel dont on peut attendre un bénéfice ou un autre,
cognitif, esthétique ou autre — il faudrait certainement envisager plus globalement les dispositifs qui

ont pour objet de donner de la valeur aux choses — sans que ce réel n'y soit aucunement représenté.

Cependant, ces dernieres années, cette phase de critique a débouché sur une considération
d’un autre type. S’il est vrai que nous nous avons bien d’autres fagons de nous rapporter aux choses
que de les représenter, et rentrons dans bien d’autres jeux par rapport a elles, il reste que Cest aussi
une chose que nous faisons. Peut-étre ne joue-t-elle pas un réle aussi central dans nos vies que la
modernité a pu le croire. Le bénéfice qu’il y a & adopter une perspective non représentationaliste sur
'écheveau de rapports entretenus par les étres humains avec leur environnement, une perspective
qui s'intéresse a la diversité et a la réalité des dispositifs mis en jeu dans ces rapports plutdt que de
les rabattre sur la figure abstraite et idéalisée de la seule représentation, est cependant de faire
ressortir la représentation elle-méme comme le fruit de certains dispositifs qu'on peut appeler
représentationnels. Ces dispositifs m'ont de plus en plus intéressé ces dernieres années, non pas que
je croie, contrairement a d’autres auteurs', qu’il faudrait leur redonner une certaine centralité, mais
parce que, d’un c6té, je pense qu’ils ont leur importance, permettant des registres d’expérience
spécifiques ; de l'autre, je pense que, quel que soit leur retour apparent aujourd’hui, sous différentes
figures (que 'on pense simplement au retour du figuratif interprété comme représentationnel en art
— il faut souligner qu’'une telle interprétation ne va nullement de soi : il est tout a fait possible, en
effet, de concevoir des usages du figuratif autres que représentationnels), ils sont a présent entrés
dans une certaine forme de dépérissement ancré dans des évolutions propres a notre époque, qui

appellent une interprétation philosophique.

2. Développement

Que la représentation soit toujours a la fois idéale et réelle, on le sait depuis qu’on utilise le
concept de représentation. On en trouvera une expression classique, et particulierement intéressante
pour nous, dans le petit traité décisif consacré en 1894 a la notion de représentation par le

philosophe polonais Kasimir Twardowski, traité qui définit les coordonnées de 'usage de cette

! Cft. Pouillaude, E (2020), dont on remarquera qu’il met en ceuvre un concept de représentation extrémement —
jaurais tendance & penser excessivernent — général, lui-méme emprunté 2 la philosophie de esprit — Searle, dont j’ai pu

ans le passé combattre le représentationalisme tant sur le terrain de I'analyse des actes de langage que celui de la
dans 1 battre 1 tational tant sur le t de l'analy: gage q

philosophie de la perception.

20


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3480

@ @@ REVISTA DE FILOSOFIA UCSC

ISSN 2735-6353 Version en ligne Universidad Catélica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Version imprimée Faculté d'études théologiques et de philosophie
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3480 Vol. 24, Ne 2, 2025, pp. 18 -37

notion sur le terrain de la philosophie de 'esprit au moins pour la pensée du XXe siécle, mais non
sans, dans une forme de répétition du geste inaugural par lequel la notion de représentation est
classiquement instituée, adosser son analyse de la représentation mentale a celle de la représentation
en extériorité, et plus précisément de la représentation figurée. C’est en effet une phénoménologie
et une ontologie de I'image que l'on trouve ici une fois de plus a la base du discours de la

représentation.

Au § 4 de Sur la théorie du contenu et de 'objet des représentations, qui aborde, de fagon

fondamentale pour I'ensemble du traité, I'équivocité du « représenté » (Vorgestelltes), Twardowski

(1993) écrit :

On dit, cela est connu, que le peintre peint un tableau (Bild), mais aussi qu’il peint un paysage.
Lopération une du peintre se dirige sur deux objets ; le résultat de cette opération nen fait qu'un
seul. Si le peintre a fini de peindre le tableau relativement au paysage, il a alors devant lui un tableau
peint aussi bien qu'un paysage peint. Le tableau est peint ; il n’est ni buriné, ni gravé etc. ; mais il
est un tableau peint véritable. Le paysage, lui aussi, est peint ; mais il n’est pas un paysage véritable,
il est seulement “peint”. Le tableau peint et le paysage peint, ne font, a la vérité, qu'un ; le tableau

présente en effet un paysage, cest donc un paysage peint; le paysage peint est le tableau du

paysage. (p. 98)

Tout lintérét de cette analyse paradigmatique est que, pour introduire les distinctions
conceptuelles nécessaires pour faire fonctionner ce terme, elle interroge la représentation la ot il
sagit d’un projet représentationnel réel, mettant en ceuvre des moyens réels : 1a ot représenter, c’est
faire une image. Ce qui apparait alors, c’est que deux choses différentes peuvent étre tenues pour
« représentées ». D’un c6té, on trouve le résultat effectif de l'activité déployée, qui nexistait pas
avant cette activité et qui est un certain objet, qui tombe dans la catégorie « image ». Cet objet est
réel et, A ce titre, a des propriétés spécifiques : il y a un sens a 'opposer a d’autres objets réels — a
commencer par celui quil représente 1a ot celui-ci est réel : alors, en un certain sens, le tableau n’est
pas le paysage qu’il représente, pas plus que la carte n’est le territoire, contrairement a ce qu'une
certaine postmodernité a voulu nous faire croire (Benoist, 2018). Cependant, plus intéressant
encore, dans sa réalité, cette image (cette représentation, puisquici I'image sert de paradigme a la
représentation), se distingue de réalités de méme type, qui porteraient également un projet
représentationnel et éventuellement le méme — il faudrait cependant alors interroger les conditions
sous lesquelles il peut étre qualifié comme le méme — mais en utilisant des moyens différents. Une
peinture n'est pas une gravure en taille-douce. A vrai dire, 4 cet égard, nous pouvons produire des

représentations de tout type.

De lautre coté, il faut distinguer de ce « représenté » au sens du produit de activité
représentationnelle, ce qui justement est représenté par ce produit. Or, a ce niveau aussi, il faut faire
une distinction. Il est possible que le projet représentationnel soit celui de représenter quelque chose
de réel : Monet représentant le portail occidental de la cathédrale de Rouen. Alors, quel que soit

Peffet recherché — il n’y a aucune raison que celui-ci soit toujours de 'ordre de la « vérité » — I'image

21


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3480

@ @@ REVISTA DE FILOSOFIA UCSC

ISSN 2735-6353 Version en ligne Universidad Catélica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Version imprimée Faculté d'études théologiques et de philosophie
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3480 Vol. 24, Ne 2, 2025, pp. 18 -37

doit étre pensée dans un certain rapport a cette chose réelle. Ce n’est toutefois, premi¢rement, pas
toujours le cas : dans I'histoire de la peinture, simpose le genre de la peinture de « choses irréelles ».
Il suffira d’évoquer ici par exemple I'imagination débridée avec laquelle Jérome Bosch peuple son
Jardin des délices. Il est certes probable que, ici comme dans de nombreux cas, il faudrait interroger
le type de rapport au réel que supposent et éventuellement instituent ces pures créations de notre
esprit — et, de facon tout aussi importante, de nos mains. Il n’en reste pas moins que ce qui est
représenté en ce second sens du terme, au premier abord, n'existe pas alors dans la réalité,

contrairement au produit qu1 justement permet dC le représenter.

Or, le principe du représentationalisme consiste a soutenir que cette irréalité possible du
représenté au sens de l'objet de la représentation, révele quelque chose du statut de cet objet en
général, précisément en tant qu’il est représenté. D’une certaine fagon, y compris lorsqu’il sagit,
comme on dit, de « représenter un objet réel » — Cest-a-dire en tant qu’il est réel — a cette fin, il faut
Iériger en objet de représentation, en « représenté ». Or, le « représenté », en lui-méme, est idéal. Il
n'est rien d’autre que cela qui est, représenté” — i.e. I'objet de 'image en question. Selon la logique
du représentationalisme, c'est par rapport a cet objet quen un second temps peut se poser la
question de savoir s'il est réel : C'est-a-dire si 'objet idéal ainsi constitué cerne bien quelque chose
de réel, est capable d’attraper quelque chose dans la réalité. Ce dont, encore une fois, il faut souligner
quil n’y a pas de raison de penser que cela soit toujours sa fonction : tout dépend du projet
représentationnel au service duquel cet objet se trouve enr6lé. Il peut y avoir bien des raisons de
représenter, tout comme il y a bien des usages de la représentation. Le jeu qui consiste a représenter
la réalité — C'est-a-dire & prétendre la représenter — n'est certainement a cet égard qu'un parmi
d’autres, quelle que soit la centralité qui probablement lui revient dans I'économie de ce que nous

appelons « représentation ».

Quel que soit 'usage qui en est fait, donc, ce qui compte  ce niveau c’est 'idéalité de 'objet
représenté. La pointe de I'analyse de Twardowski concernant les deux sens du « représenté » réside
en effet dans la mise en lumiere d’une véritable différence ontologique : celle entre deux modes

d’étre, qui ne sont pas au méme sens du terme.

Le mot “peint” joue donc un réle double. S’il est employé pour le tableau, il apparait alors comme
une détermination ; il détermine de plus pres la constitution intrinséque du tableau, suivant quoi
celui-ci est un tableau peint, et non pas buriné, gravé, produit par xylographie ou phototypie, etc.
Si l'on dit au contraire du paysage qu’il est peint, la détermination “peint” apparait alors comme
modificatrice ; car le paysage peint n’est précisément pas un paysage, mais une surface de toile traitée
par le peintre selon les lois déterminées du coloris et de la perspective ; le paysage peint n’est plus un

paysage, mais un tableau. (Twardowski, 1993, p. 98)

Sur la toile est peinte un paysage. Autrement dit, la toile représente un paysage. Le paysage

2 Par cette syntaxe — 'usage absolu d’étre et la virgule — nous noterons un étre qui est purement et simplement « étre
représenté ».

22


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3480

@ @@ REVISTA DE FILOSOFIA UCSC

ISSN 2735-6353 Version en ligne Universidad Catélica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Version imprimée Faculté d'études théologiques et de philosophie
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3480 Vol. 24, Ne 2, 2025, pp. 18 -37

qui est sur la toile, en tant qu’il y est représenté, cependant, n’est pas un paysage au sens propre du
terme, mais précisément un paysage représenté. A cet égard, son étre n'est pas différent de celui du
tableau, ou en tout cas il en dépend. Il n'est qu’en tant qu’il y est inscrit. En méme temps, le tableau
en tant que tableau, ici, représente quelque chose, quil y ait d’ailleurs quelque chose qui y
corresponde dans la réalité ou non et, dans 'affirmative, qu'on le compare a cette autre chose ou
non. L'étre de ce « représenté » qui est intrinséque au tableau en tant qu’il est tableau représentatif
n'est pas de méme type que I'étre du tableau en tant que chose réelle parmi les autres, ou que I'étre
d’un paysage réel, 1a ot il y en a un. Reprenant une distinction établie par son maitre Brentano,
Twardowski distingue ici les prédicats réels ou déterminants, qui déterminent I'étre propre d’un
sujet et les prédicats modificateurs, qui altérent ce que signifie pour ce sujet d’étre. Pour 'image,
étre une image peinte, et non gravée, dessinée ou ciselée est un prédicat déterminant qui la
circonscrit dans sa réalité, en la distinguant d’autres réalités. Etre une image peinte, c’est une fagon
d’étre une image, par opposition a étre simplement dessinée, qui en est une autre. En revanche, étre
un paysage peint, ce n'est pas étre un type particulier de paysage. C’est étre un paysage en un sens
différent, qui, en un certain sens, n'est pas un paysage du tout : pas un paysage « réel » comme on
dit. La distinction, bien sir, est celle de I'étre intentionnel et de I'étre réel, qui situe cette analyse

dans la plus pure tradition aristotélicienne.

En effet, on ne peut qu'étre frappé par le point auquel ces lignes, a orée de notre
contemporanéité, constituent une réécriture du célebre passage du De Memoria qui, a la lumiere
de son interprétation par les commentateurs arabes, a été traduit et compris par les scolastiques dans
un sens qui les a conduits a inventer la notion de représentation. De fagon fondatrice, mais aussi
extrémement problématique, pour rendre raison de notre capacité a nous remémorer ce que, par
définition, nous ne vivons plus actuellement, Aristote invoque la présence conservée dans notre
esprit d’'une image imprimée par I'épreuve initiale de I'objet, qu'il compare explicitement a une
peinture ({wypd@nud Tv). Evidemment, ce modéle d’explication de la mémoire, qui a de beaux
jours devant lui, souléve des difficultés énormes. A larriere-plan, on peut déceler un postulat
présentiste : pour expliquer que nous ayons actuellement rapport a quelque chose qui serait censé
ne plus étre présent a notre esprit, la seule solution est de supposer qu’il y a quelque chose qui y est
encore présent. On peut redouter qu'un tel principe d’explication, si populaire que les sciences de
Pesprit ont les plus grandes difficultés a y échapper, n’ait pour résultat d’occulter la mémoire en tant
que relation sui generis a ce qU’il y a, qui en ouvre une dimension spécifique (le passé, dans un

certain sens du passé)’. Comme si, en quelque sorte, en expliquant la mémoire, on la défaisait.

3 Cfr. Perrin, D. (2007). Ce doute est au coeur tant de la théorie phénoménologique de la mémoire comme forme sui
generis d’intentionalité (contre la théorie de la « mémoire-image »), introduite par Husserl dans ses Legons sur la
conscience intime du temps, que de la grammaticalisation de la méme idée (qui en déconstruit aussi la version
intentionaliste, encore trop « explicative » en ce quelle cherche 4 fonder la mémoire sur une intentionalité, comme il
y avait 12 quoi que ce soit & fonder, au lieu de reconnaitre dans cette « intentionalité » la simple forme grammaticale du
temps) qu'on trouve dans les réflexions de Wittgenstein au tournant des années 30.

23


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3480

@ @@ REVISTA DE FILOSOFIA UCSC

ISSN 2735-6353 Version en ligne Universidad Catélica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Version imprimée Faculté d'études théologiques et de philosophie
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3480 Vol. 24, Ne 2, 2025, pp. 18 -37

D’autre part, une telle explication, si elle est possible, court le risque d'une certaine circularité. En
effet, une fois qu'on a introduit quelque chose comme une trace mnémique pour expliquer le fait
que nous ayons un rapport a ce qui pourtant n’est plus 13, il faut de nouveau se demander comment
Pesprit est capable de rapporter cette trace, actuelle, précisément a ce qui n’est plus la. On retrouve

1a, avant la lettre, toutes les apories du représentationnalisme.

Aristote, avec le génie des instaurateurs, bien sir, n’ignore pas la question. C’est exactement
a celle-ci que son ontologie de la représentation (avant la lettre) entend répondre : « comment, tout
en percevant le phantasme, nous rappelons-nous 'objet absent que nous ne percevons pas ? »
(Aristote, Parv. nat, 450b14-15)*. C’est qu’en réalité 'objet absent, en un certain sens, « est » dans
le phantasme présent, dans la mesure ol celui-ci est une image (ou « comme une image » : il faut
garder en vue que le texte repose ici explicitement sur une comparaison) de celui-la. Cet étre,
cependant, c’est la pointe de I'analyse, qui, en ce sens, est bien essentiellement ontologique, est sui
generis. En effet, si « 'animal peint sur un tableau est a la fois un animal et une copie » (Aristote,
Parv. nat, 450b20-22) et donc bien en un sens un animal, il I'est suivant une ambiguité ontologique
d’autant plus troublante qu’elle est & premiére vue insoluble, puisque sa fagon d’étre un animal c’est
d’étre un tableau et aucune autre chose : « tout en étant un et le méme, il est ces deux choses »
(Aristote, Parv. nat, 450b22). La seule résolution de I'ambiguité consiste a ne plus simplement
différencier des genres de I'étre réel (des genres de « choses »), mais a distinguer radicalement deux
modalités d’étre. « L’étre cependant n’est pas le méme pour les deux » (Aristote, Parv. nat, 450b22-
23)°. L’animal peint est également un animal et une certaine surface peinte sur la toile, mais pas

suivant la méme modalité d’étre. Il n’est en effet un animal qu’en représentation.

En introduisant ainsi cette différence dans ce que c’est que d’étre pour le tableau lui-méme,
et pour ce qui est représenté en lui en tant qu’on le considére simplement comme représenté en lui,
Aristote nous conduit dans I'antichambre de ce qui deviendra chez ses héritiers, scolastiques et

modernes, la distinction entre I'étre réel et I’étre intentionnel.

Evidemment, cette distinction, aussi classique que puissante, fait naitre de nombreuses
questions. Apres tout, le représenté ne fait-il pas partie de la réalité de la représentation elle-méme,
n’en est-il pas un ingrédient déterminant ? Par exemple une peinture de cathédrale se distingue
d’une peinture de temple grec, en autres choses, par le fait bien réel d’étre une peinture de cathédrale
et non une peinture de temple grec, mais aussi plus précisément par la cathédrale représentée qui y
figure et qui est une part de son identité et de sa réalité en tant que 'objet (réel) qu’elle est comme
peinture. D’autre part, il n’est peut-étre pas si évident que les animaux peints ne soient pas aussi un
certain genre d’animaux a c6té des animaux réels. Quand jétais enfant, jétais terrifié par un
crocodile qui s’étalait sur deux pages en plein death roll dégageant des gerbes d’eau menagantes au

beau milieu d’un livre de dessins en couleurs relu mille fois malgré (ou sans doute a cause de) lui.

160G aioBavopevol TodTo [= TO @avtacpa] pynuovedopev ob pf aicBavoueda, T drdv.
51O pévroL elvat 00 TAVTOV Gu@oiv.

24


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3480

@ @@ REVISTA DE FILOSOFIA UCSC

ISSN 2735-6353 Version en ligne Universidad Catélica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Version imprimée Faculté d'études théologiques et de philosophie
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3480 Vol. 24, Ne 2, 2025, pp. 18 -37

Ce crocodile était bien réel dans mon existence. Non pas que, comme un certain intellectualisme
serait enclin a le suggérer, en tant que pauvre enfant, je ne fus capable de faire la différence entre
représentation et réalité. Je savais bien qu’il s’agissait d’un « dessin de crocodile ». Cependant, ce
dessin de crocodile était un crocodile de dessin, et comme tel une forme de crocodile, qui de fait,
jouait dans ma vie un réle trés important en tant qu’instanciation de la classe des crocodiles,
beaucoup plus que ceux qu’on trouvait alors au Jardin des Plantes, auxquels je rendais régulierement
visite, beaucoup plus petits, moins impressionnants et surtout essentiellement endormis, d’un
sommeil peut-étre (méme certainement) trompeur, la portée de cette tromperie devant étre
relativisée par la captivité et la satiété. Evidemment, je n’approfondirai pas ici plus avant ma
psychanalyse. La phobie est un opérateur terriblement puissant de constitution de réalité. D’un
autre cOté, il faudrait aussi considérer de plus pres le graphisme de I'image en question, la fabrique
de la représentation par laquelle 'animal en question avait I'air de bondir hors de la page. Il s’agissait
bien str d’un effet proprement figuratif, de 'adoption d’un certain style, mais celui-ci était [a encore
un moyen bien réel, et contribuait a la réalité puissante de ce crocodile de peinture en tant que

monstre susceptible de hanter mes nuits.

Le point important, a cet égard, est qu’il s’agissait bien alors du crocodile peint lui-méme :
C’érait lui qui me faisait peur, et non pas « la peinture d’un crocodile ». Ici toute réduction de la
fiction a la Russell (1919) était impossible. Et il s’agissait bien de ce crocodile en tant que crocodile,
que je ne confondais certes nullement avec ceux du Jardin des Plantes ou avec ceux qui existaient
sans doute en Afrique et que je n’avais jamais vus, mais dont je savais qu’il était censé les représenter.
D’un crocodile donc d’un autre genre, certainement : un crocodile peint précisément, mais ce
crocodile peint, pour d’un genre spécial qu’il soit, était bien un crocodile réel : réalité qu’on trouvait
au détour d’une page de ce livre et qui, comme telle, jouait un réle combien important dans ma
vie.

L’intentionaliste répondra, cependant, que méme si ce crocodile, en un certain sens, était
bien réellement devenu un crocodile d’un certain type — comme si une certaine situation conduisait
a ajouter les crocodiles fictionnels ou en tout cas I'un privilégié d’entre eux a coté des crocodiles
réels et & reconnaitre la réalité de ce que, d’'un autre point de vue, on serait pourtant en droit
d’appeler crocodile fictif, ou imaginaire — il n’en reste pas moins qu’en 'occurrence le crocodile
peint n’est un crocodile — y compris « crocodile réel d’un autre genre » — que dans la mesure ot
d’abord le dessin représente ici un crocodile. Ce n’est pas toujours ni nécessairement le cas. On
peut tres bien imaginer un dispositif qui symbolise un crocodile, au sens ol dans ma vie il jouerait
le réle d’un crocodile, il en « tiendrait lieu », sans pour autant le représenter — comme un balai peut
tenir lieu de cheval dans un jeu sans « représenter » & proprement parler un cheval (Gombrich,
1951). A cet égard, l'allemand offre opportunément une ressource lexicale supplémentaire, qui
permet de distinguer vertreten d’un cdté et vorstellen ou darstellen de l'autre. Cependant, en

Poccurrence, il s’agissait bien d’une représentation, qui, sous les plus vives couleurs, donnait bien a

25


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3480

@ @@ REVISTA DE FILOSOFIA UCSC

ISSN 2735-6353 Version en ligne Universidad Catélica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Version imprimée Faculté d'études théologiques et de philosophie
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3480 Vol. 24, Ne 2, 2025, pp. 18 -37

voir un crocodile. Quelle est la puissance originaire de la représentation, si ce n’est de donner  voir
ce quon n’a pas actuellement sous les yeux indépendamment d’elle ? Ou, plus subtilement,
puisqu’on ne peut exclure le cas ol on a sous les yeux a la fois la chose et sa représentation, de
donner & voir ce que, autrement, on ne ferait que voir. Or, un tel exercice suppose bien une forme
de conversion ontologique : la production, par le truchement d’un certain artefact (une image),
d’une chose qui n’est qu’en tant que représentée. Comment rendre justice ontologiquement a cet
«en tant que » autrement qu’en introduisant dans I'étre la différence d’un étre intentionnel, par
opposition a Iétre réel ? Que cet étre intentionnel, par apres, puisse, dans nos vies, sous certaines
conditions, constituer un aspect du réel lui-méme, voire un réel extrémement important, ce qu'on
pourrait appeler un « réel insigne », est au fond une autre question. Ce fait crucial de notre existence
ne remet pas en question la structure représentationnelle ni I'idéalité de 'objet représenté qui définit
celle-ci. Il les présuppose au contraire, comme conditions mémes de la réalité tres particuliere quiy
émerge.

Or, ce que je voudrais retenir ici de I'analyse aristotélicienne, c’est 'envers de ce constat.
D’un c6té, il y a 'ambiguité ontologique de la chose représentée, qui a la fois est bien la chose
qu’elle est ou qu’elle prétend étre, mais intentionnellement, et en méme temps dont 'étre réel, en
premiére approche au moins, s’identifie a celui de I'image qui la représente. Ce discours ontologique
sur la chose représentée jette cependant inversement une lumiére sur I'image elle-méme. Celle-ci,
d’un co6té, est « image de... » et se pense essentiellement relativement a ce qu’elle représente. De
lautre, elle est une certaine disposition de traits et éventuellement de couleurs dans un certain
medium. Pour le dire avec Aristote, 'image «est quelque chose qui existe par soi (a0TO TU ka6’
aTo), et elle est la représentation d’une autre chose (4AAov) » (Aristote, Parv. nat, 450b24-25).
Ces lignes jettent les bases d’une distinction fondamentale pour la tradition associée au concept de
représentation : celle entre la réalité de ce qui, par ailleurs, fonctionne comme représentation et son

fonctionnement en capacité de représentation de I'autre, interprété comme intentionalité.

Or, la pointe du texte aristotélicien est de nous permettre d’envisager la distinction entre
ces deux dimensions comme ouvrant la possibilité d’un changement d’aspect. « Il est possible, dit
le Stagirite, de considérer I'animal représenté comme animal (®g {®ov) ou comme copie [d'un
animal] (®¢ €ikdva) » (Aristote, Parv. nat, 450b23-24). De la méme fagon, il est possible de
considérer 'image dans sa réalité, ou bien inversement simplement en tant que représentation de

quelque chose. S’ouvrent ici deux points de vue possibles sur la représentation.

Or, s’il est bien un trait caractéristique du processus d’idéalisation qui a accompagné
invention par la philosophie moderne du concept de représentation, c’est la récession du premier
point de vue. La philosophie s’est toujours moins intéressée a ce qu’on pourrait appeler la réalité de
la représentation au profit de I'idéalité du représenté. 1l y a, dans ce déplacement de l'intérét, une
logique. En effet, il est probable qu’en un certain sens, il est intrinseque 2 la représentation, 1a ot

elle fonctionne, d’effacer sa propre réalité, en tendant en quelque sorte vers 'épuisement de son étre

26


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3480

@ @@ REVISTA DE FILOSOFIA UCSC

ISSN 2735-6353 Version en ligne Universidad Catélica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Version imprimée Faculté d'études théologiques et de philosophie
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3480 Vol. 24, Ne 2, 2025, pp. 18 -37

dans sa fonction représentative. En d’autres termes, d’aspirer a une certaine forme de transparence,
dans laquelle ne reste plus rien a voir que le représenté. Cette exigence, qui a des implications
pratiques, a indissociablement une signification philosophique. Il s’agit en quelque sorte du
triomphe de l'idéalité. De ce point de vue, il est important de comprendre la signification de la
multiplication des supports dans la mise en scéne néo-aristotélicienne (mais, on va le voir, pas
seulement) de Twardowski. Il ne s’agit, en premier lieu, que de faire ressortir par contraste I'idéalité
de l'objet représenté. En un sens, peu importe qu’il soit gravé dans l'airain, figuré sur le papier ou
inscrit dans I'air par des traits de feu. Ce qui est suggéré ici, c’est son indifférence au medium. Celle-
ci, bien str, est relative et il faudrait raffiner en s’interrogeant sur les différents formats que peut
revétir la constitution de cette idéalité, dans laquelle, sous certaines conditions, la matiere peut
compter (mais le fait qu’elle compte est alors lui-méme idéalisé et fait partie de 'identité idéale de
Iobjet, au-dela d’une variété d’inscriptions ou d’instanciations possibles). Plus radicalement, c’est
précisément une identité qui est pointée en tant qu’elle transcende différentes incarnations
possibles. Il est fondamental au sens du représenté comme tel que le méme objet puisse étre
représenté a différentes occasions et de diverses fagons, dans différentes représentations réelles — qui
alors, sous certaines conditions, peuvent étre comptées, du point de vue idéal, comme la méme

représentation.

La ou la dimension idéale de la représentation, en tant que représentation d'objet, est
privilégiée, cette contrainte exercée sur la représentation, idéalement, s’achéve en transparence : on
ne voit littéralement plus la représentation dans sa réalité, pour ne voir que l'objet qu’elle
(re)présente. Ainsi, si a la question « as-tu déja vu le Taj Mahal ?» il peut étre pertinent de répondre :
« oui, je I'ai vu en reproduction », il est probable que, s’il nous est demandé ce que nous voyons,
lorsque nous avons la représentation en question sous les yeux, la bonne réponse soit : « le Taj
Mabhal ». En fait, il faut des conditions assez particuliéres pour que la représentation devienne elle-
méme objet thématique de la vision. Il faut au minimum un autre intérét — le regard de 'antiquaire,
ou de 'amateur d’art. Ou bien il faut qu’a un certain niveau la représentation dysfonctionne, qu’elle
soit une mauvaise représentation, ou différemment, une représentation qui adopterait un format
ou une perspective inhabituelle, ou encore que certaines conditions externes viennent parasiter son
fonctionnement, de telle fagon que celui-ci se fasse remarquer, et donc qu’elle devienne visible en
tant que représentation. Non pas que le voir par représentation se confonde jamais avec le voir
simple — le voir pur et simple, hors représentation. Cependant, si la représentation fonctionne, alors
elle donne bien a voir, de fagon sui generis (selon son format de représentation précisément), I'objet
lui-méme qu’elle représente. Du point de vue intentionnel, c’est a cette transparence que s’atteste

son succes.

D’ou la remarque de Husserl cherchant a établir a partir de I'analyse que Twardowski
propose de la représentation, c’est-a-dire aussi contre celle-ci, sa propre doctrine de I'intentionalité.

e phénoménologue insiste alors sur le fait que l'activité de la conscience, dans ses actes
Le ph log te al le fait que I

27


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3480

@ @@ REVISTA DE FILOSOFIA UCSC

ISSN 2735-6353 Version en ligne Universidad Catélica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Version imprimée Faculté d'études théologiques et de philosophie
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3480 Vol. 24, Ne 2, 2025, pp. 18 -37

intentionnels, 8 commencer par ceux, paradigmatiques pour sa caractérisation de I'intentionalité en
général, qui relevent de ce qu’il appelle « intentions de significations », n’est orientée que « dans
une seule direction », celle de 'objet (Husserl, 1969, p. 57). Cest peut-étre vrai dans le cas de la
représentation mentale, ou, sans doute différemment (car il ne va absolument pas de soi qu’on
puisse réduire une chose a I'autre), de I'intention de signification, a supposer qu'une de ces choses
ou lautre existe, c’est-a-dire que de tels concepts soient pertinents pour analyser tout ou partie de
la vie mentale, et ce que nous faisons avec le langage. En ce qui concerne le second concept au
moins, j'aurais tendance a penser qu’il est probablement pertinent et nécessaire pour appréhender
un aspect de notre rapport d’usagers au langage, mais qu’il ne peut avoir le role fondateur du sens
en général que lui accordent les philosophies intentionalistes de la signification. Ce n’est cependant
pas ici le sujet. Le point intéressant pour nous est que cette remarque, suivant la tendance générale
des philosophies représentationalistes, a pour arri¢re-plan une analyse qui, chez Twardowski, se
rapporte au moins en un premier temps a la représentation en extériorité, ces représentations que
on fait dans un certain matériau et qui sont des objets du monde, certes utilisées en un second
temps comme modéle pour la compréhension de la représentation mentale, ou plutét pour
construire le concept de celle-ci. A cet égard, I'observation de Husserl présuppose aussi une
interprétation du fonctionnement desdites représentations en extériorité : elle tire sa légitimité de
lidée que d’une certaine fagon, la ol la représentation fonctionne, la représentation ne nous

intéresse pas ; elle s’épuise dans la présentation de son objet.
Or, a cet égard, il faut mettre en avant deux points.

D’un coté, il est certainement possible que la représentation recherche la transparence, cest-
a-dire la présentation de l'objet dans laquelle d’une certaine fagon le fait qu’il soit présenté ne
sentend plus, il n'y a plus d’interférence. Une telle présentation dont aurait été éliminé tout bruit,
pour reprendre une métaphore dont j’ai fait usage dans un de mes livres (Benoist, 2013), constitue
certainement un idéal du représentationalisme moderne. La réalisation de cet idéal, cependant, n'a
rien que de tres réel. Elle passe par la mise en ceuvre de moyens définis, une certaine régie de la
représentation en tant que réalité. La transparence, bien siir, n’a rien de naturel. Elle n’est pas pure
émergence de I'objet, comme si celui-ci crevait le mur de la représentation, mais plutét adéquation
de la représentation donnée de 'objet a ce qu’elle doit étre compte tenu des moyens mis en ceuvre
et de la grammaire suivant laquelle ils le sont. En d’autres termes, la transparence est construite, et
elle est un certain effet, qui correspond a une certaine esthétique, a une certaine attente d’encodage

informationnel des choses, etc.
Des lors, si un certain effet est possible, d’autres le sont.

A cet égard, lhypothése twardowskienne d’une « activité représentationnelle tournée dans
deux directions » a une réelle fécondité. Elle est sans doute génante | ot il s’agit de modéliser la vie
mentale : sa métaphore peut en effet induire une conception selon laquelle se représenter quelque

chose consisterait nécessairement a se rapporter non seulement a cette chose, mais aussi, dans un

28


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3480

@ @@ REVISTA DE FILOSOFIA UCSC

ISSN 2735-6353 Version en ligne Universidad Catélica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Version imprimée Faculté d'études théologiques et de philosophie
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3480 Vol. 24, Ne 2, 2025, pp. 18 -37

autre sens, 4 une image de cette chose. Apres tout, se représenter une chose, c’est peut-étre en avoir
une représentation, mais en aucun cas se représenter cette représentation. Aussi ai-je longtemps
salué dans la remarque husserlienne comme la promesse d’'une évasion en dehors de ce paradigme
représentationaliste qui a dominé la psychologie des Modernes (Benoist, 1995). Plus besoin d’image
mentale : la fleche de I'intentionalité, pour ainsi dire, nous conduit directement a 'objet. Je ne suis
pas sr aujourd’hui que la théorie phénoménologique de l'intentionalité ne demeure pas, en un
autre sens, prisonniére d’une forme de représentationalisme larvé. Tout dépend de ce que l'on tient
pour déterminant dans le concept de représentation — I'intermédiation par une image mentale n’en
constitue probablement qu'une interprétation particuliere. Quoi qu’il en soit, je suis au contraire
aujourd’hui frappé par ce que la construction twardowskienne donne a voir de la représentation au
sens propre du terme, qui offre originairement son assise & la métaphore de la représentation
mentale : & savoir précisément qu’il y ait la deux choses a voir. Le regard peut se tourner vers 'objet
que la représentation donne a voir — Cest sa fonction ; mais il peut aussi se retourner sur la
représentation elle-méme, en tant qu’elle a une certaine réalité, et une réalité d’un certain type. Sans
doute, I'idée d’une double orientation du regard est excessive. La ot la représentation accomplit sa
fonction, il est probable qu'en un certain sens sa réalité propre s'oublie, ou plutét se fonctionnalise :
n’apparait plus qu'en tant que moyen de la fonction représentationnelle. Lintérét est pour ce quelle
représente, et la fagon dont elle le représente. D’un autre coté, de cette « fagon », suivant les cas,
peut faire partie de facon plus ou moins insistante le fait qu’elle le fasse avec certains moyens. Dans
certains cas, I'idéalité du représenté s'assigne dans une certaine forme d’indifférence au medium ou
en tout cas il est possible d’adopter ce point de vue. Ainsi, y a-t-il un certain sens a faire une
histoire du crine en tant quobjet représenté dans différents médiums par I'art, des vanités classiques
au crine de Damien Hirst. Dans d’autres, elle porte en elle la référence a ce médium, comme
définissant le type de représenté particulier qui est recherché. Le représenté est alors par exemple un
représenté-dessiné-au-fusain, par opposition a d’autres types de représenté. Serait-il possible de

concevoir l'araignée qui pleure d’Odilon Redon autrement que dessinée au fusain ?

Cependant, y compris dans le cas ol la matiére compte, d’un certain point de vue, qui est
celui de la transparence, le représenté absorbe pour ainsi dire sa représentation. Il est certes
représenté d’un certain type, ce qui suppose la mise en ceuvre d’un certain medium. Toutefois, C’est

le représenté, non le medium qui est vu.

Il en est cependant différemment la oli nous sommes confrontés 2 un medium dont nous
n’avons pas encore incorporé les régles de fonctionnement. Celui-ci se rappelle alors obstinément a
notre attention, parfois d’une fagon telle que notre capacité a pleinement faire jouer la fonction
représentationnelle entendue comme fonction récognitionnelle d’objet se voit remise en question.
Une telle défaite de l'objet, cependant, nest pas nécessaire. Il suffit que le medium se manifeste dans

une certaine forme d’indifférence a celui-ci pour qu'a cet égard un seuil soit franchi : celui ou la

29


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3480

@ @@ REVISTA DE FILOSOFIA UCSC

ISSN 2735-6353 Version en ligne Universidad Catélica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Version imprimée Faculté d'études théologiques et de philosophie
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3480 Vol. 24, Ne 2, 2025, pp. 18 -37

fiction de la pure représentation n'est plus tenable, mais ot la représentation se met a exister dans

une réalité qui peut elle-méme devenir 'enjeu d’une activité artistique d’un autre type.

Avec cette revanche du medium, c’en est fini de la transparence ou en tout cas celle-ci trouve
sa limite : elle rencontre un principe d’opacité qui constitue son envers et ouvre un champ ou
peuvent s'exprimer d’autres possibilités — se déployer d’autres grammaires que celle du représenter

au sens canonique ol représenter, c’est représenter un objet.

Baudelaire, peintre de la vie moderne, a proposé une figure d’une telle subversion dans
I'apologue du mauvais vitrier (Baudelaire, 1975), commenté dans ce sens par Claude Imbert
(Imbert, 2010). De fagon significative, la partie proprement narrative du poeme en prose — on
remarquera que I'invention méme de ce genre brouille le code de la prose en tant que prose du
monde et discours supposé s'effacer dans la présentation de son objet — commence par 'ouverture
d’une fenétre. Celle-ci ouvre sur cette figure de la vie moderne quest la rue, dans ce qu'elle peut
avoir d’insupportable et que lartiste appréhende, il faut le noter, selon des modalités qui ne se
réduisent pas a la visualité : le « cri percant, discordant » du vitrier et « la lourde et sale atmosphere
parisienne ». Ouvrir la fenétre, c’est non seulement « voir » le monde mais s’y exposer directement,
dans ce qu'il peut avoir de discordant, et peut-étre dans son incapacité a faire monde — le monde
est en effet ici bien vite ramené a une limite qui marque son défaut : celle des « quartiers pauvres »
dans lesquels le vendeur de vision est venu se promener. Or, que le camelot a-t-il 4 proposer face a
cette absence de monde, si ce n'est la transparence d’une vitre censée en donner a voir la grisaille
« telle quelle est » 2 On trouve ici le modele d’une représentation réussie, qui efface sa propre
consistance en tant que medium en devenant symboliquement vitre transparente. Evidemment
cette transparence est une construction. Elle suppose un montage d’'un certain type : une certaine
qualité de verre, traité d’une certaine fagon, si 'on veut éviter les reflets et les effets que 'on qualifie
de « déformants ». La bonne forme, cependant, selon laquelle les objets apparaissent a travers la
vitre « comme ils sont », est un produit et non une nature. Elle renvoie 4 un certain regard, a une
certaine fagon de regarder « & travers » une vitre, dans laquelle la vision de « la méme chose » (la
représentation et ses doubles — ici une présentation que son caractére médiat rend apte a servir de
paradigme de la représentation — mettent toujours en jeu une identification) a I'ceil nu est censée
faire norme. Pour le comprendre, une expérience élémentaire suffit : en nous mettant a quelque
distance, regardons la vitre de la fenétre, et ce qui y apparait, comme un tableau, au lieu de l'utiliser
comme un ceil sur le dehors. Un regard alors en chasse un autre — et généralement, non seulement
ce qui y apparait change de statut — au premier chef, passe de trois 2 deux dimensions — mais la
consistance de la vitre elle-méme réapparait, inévitablement. Lceil est désormais attiré par sa surface,

qu’il ne voit pas lorsqu’il l'utilise comme instrument optique.

Dans le po¢me de Baudelaire, « 'acte gratuit » de I'artiste consiste a briser les vitres. Il le fait
par révolte contre ce régime de transparence qui ne fait que refléter les choses telles qu’elles sont, ou

du moins le prétend — et contribue par Ia méme a les fixer dans leur étre supposé, qu’il faudrait

30


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3480

@ @@ REVISTA DE FILOSOFIA UCSC

ISSN 2735-6353 Version en ligne Universidad Catélica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Version imprimée Faculté d'études théologiques et de philosophie
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3480 Vol. 24, Ne 2, 2025, pp. 18 -37

accepter, a accréditer précisément I'idée qu’elles sont ainsi, telles qu’elles sont représentées. 1l s'agit,
suivant 'opération générale de la poésie baudelairienne, qui est demande de justice, de faire droit a
notre désir quelles soient autrement. A la platitude, qui est aplatissement délibéré des choses, de la
supposée reproduction de ce qu’il y a, 'artiste oppose la revendication de la beauté dans la vie, cette
vie en beau 4 laquelle ont droit les quartiers pauvres. A cet effet, il réclame des vitres de toutes les
couleurs, donc aussi des vitres que 'on voit, que notre regard habitué a la norme de transparence
ne peut pas ne pas voir dans leur consistance propre. Cet ajout ne risque-t-il pas de nous éloigner
de la réalité : suivant 'image des lunettes colorées par laquelle Kleist (1976) prétendait résumer la
Critique de la raison pure, en déplagant la lecon aussi puisque celle-ci n’est rien d’autre que doctrine
de la transparence ('apparence — Schein — de la qualité seconde y est disqualifiée au profit de la
pure manifestation — Erscheinung — de l'objet en tant qu'objet de connaissance®), de faire voir en
couleur ce qui ne est pas ? On rencontrerait 1a la figure d’'un autre paradis artificiel, d’un paradis
artificiel pour les pauvres, les soustrayant a la grisaille de leur existence. Lopium du peuple en
d’autres termes. Il faut pourtant prendre ici la mesure du pouvoir d’évasion de cette jouissance qui
est celle des couleurs : elle ne masque pas tant la réalité qu'elle ne vient en perturber le code, qui est
celui de la représentation supposée vraie, c’est-a-dire aussi seul format regu, conforme, de vérité.
Or, dans l'apologue baudelairien, cette subversion n'est pas seulement, ni tant, théorique que
pratique — le texte, dans sa paradoxale apologie avant la lettre de 'acte gratuit, est essentiellement
I'histoire d’'un basculement subit, éruptif, du théorique dans le pratique : en brisant la vitre qui
produisait la transparence, 'artiste libere le kaléidoscope des couleurs, ces couleurs dont est faite un
certain type de représentation, mais qu'elle efface aussi en les mettant au service du projet de la

représentation de quelque chose précisément.

Une telle mise en scene, bien siir, est inséparable de ce réveil de la couleur que Baudelaire
diagnostique dans la peinture de son époque, qui culmine avec le génie de Delacroix, « chef de
Iécole moderne » (1976, p. 427). La couleur, de moyen représentationnel, y est promue au statut
de dimension compositionnelle de la peinture elle-méme, dans laquelle celle-ci se donne a voir
comme peinture. Si la couleur des mati¢res nous frappe si fort ici, Cest quelles sont devenues,

fondamentalement, couleurs du tableau, c’est-a-dire ont été libérées dans cette capacité.

Ces considérations esthétiques ou plutdt poétiques (Benoist, 2017)7, ou inextricablement
I'une et l'autre, sont bien shr éloignées de l'analyse twardowskienne dont l'objectif est
essentiellement épistémique, suivant un primat qui est certainement un aspect du jeu de la
représentation. Cependant, la distinction qu’introduit cette analyse du philosophe ouvre la
possibilité de poser une question : comment c’est fait, la représentation ? Et simultanément s’assigne
ici la possibilité d'un autre mode d’interrogation sur les représentations pour ainsi dire en de¢a de,

ou dans une indépendance relative par rapport a, leur fonctionnement comme représentations.

¢ Cfr. Kant, Critique de la raison pure, Esthétique Transcendantale, §8-II1.
7 Suivant la distinction introduite au ch. ix de Benoist (2017).

31


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3480

@ @@ REVISTA DE FILOSOFIA UCSC

ISSN 2735-6353 Version en ligne Universidad Catélica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Version imprimée Faculté d'études théologiques et de philosophie
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3480 Vol. 24, Ne 2, 2025, pp. 18 -37

On trouvera la les deux faces d’une seule et méme opération, qui consiste 2 restituer une certaine
forme de réalité aux représentations au lieu de les entendre comme de pures idéalités en miroir en
quelque sorte de I'idéalité de leurs objets. Un tel déplacement conceptuel conditionne un tout autre
point de vue, et une tout autre prise épistémologique, sur la représentation. Il importe au plus haut
point lorsqu’il s'agit par exemple d’apprécier la portée de ce que I'on appelle aujourd’hui « histoire
des représentations ». Le philosophe revenu des complaisances postmodernes, lorsqu’il lira le titre
de Tlarticle-manifeste de Roger Chartier en 1989 dans les Annales: «Le monde comme
représentation », frémira d’abord. Il s'attendra a ce mixte de psychologie et d’idéalisme suivant
lequel il 'y aurait pas de faits mais que des représentations, comme on dit (comme si le fait de
devoir étre représentés, si 'on admet qu'ils doivent 'étre — mais il n’est pas stir que ce soit la leur
seul emploi — retirait quoi que ce soit a la factualité des faits, et n’en constituait pas éventuellement
une condition méme), et il n’y aurait « que des représentations ». Ce a quoi le philosophe s’obstinera
en vain a objecter qU’il n’y a des représentations que s’il y a autre chose, cest-a-dire que, la fonction
de la notion de représentation étant essentiellement contrastive, il n’y a un sens a parler de
« représentations » que s'il y a des choses qui ne sont pas des représentations, et éventuellement
d’autres modalités de rapport & ces choses que la représentation. Cependant, a la lecture, on
découvre bien vite que le projet de Chartier concerne bien autre chose. Il s'inscrit précisément en
faux contre ce mentalisme et cet idéalisme historique qui peut résulter d’'un certain usage de la
notion de représentation importé de la philosophie. Les représentations dont il est question, en
effet, dans lhistoire qu’il préconise et pratique, sont bien réelles : elles sont recues, produites,
circulent ou ne circulent pas, s'échangent, se donnent ou s’achetent, ont un support d’'un ordre ou
un autre, vieillissent et s'abiment, disparaissent tét ou tard, et leur conservation souléve des
problémes spécifiques — dont un des aspects est évidemment qu’elle a un cotit, économique et plus
généralement social. Il s'agit bien stir des images, des inscriptions, puis globalement des imprimés
et de tout ce que nous pouvons produire et utiliser qui mérite le titre de représentation. Personne
ne remettra en question quon trouve la une part trés importante de notre monde social, et une
histoire qui ignorerait les pratiques correspondantes et les objets dont celles-ci font usage passerait
certainement a c6té d’une dimension cruciale de la vie sociale. Au-dela, il n'est peut-étre pas
aberrant de soutenir que la capacité de notre monde a faire monde précisément soit suspendue a de
telles opérations représentationnelles et a la circulation de leurs produits. Ce quon appelle
« mondialisation » aurait-il été concevable sans le partage (réel: la circulation) de certaines
représentations — 2 commencer par celle du globe planétaire ? Le motif: «le monde comme
représentation » pourrait donc avoir une valeur plus qu'aspectuelle, faire plus que définir les
conditions d’un voir comme, mais proposer une explication d’une part essentielle de la réalité de
notre temps — et peut-étre, sous d’autres formes, d’autres temps. Ces analyses n'ont cependant la
valeur historique qu’elles ont que parce que, sous le titre de « représentation », elles appréhendent
quelque chose de bien réel, et qui donc a lui-méme des conditions réelles, méme s'il modifie aussi

le statut du réel.

32


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3480

@ @@ REVISTA DE FILOSOFIA UCSC

ISSN 2735-6353 Version en ligne Universidad Catélica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Version imprimée Faculté d'études théologiques et de philosophie
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3480 Vol. 24, Ne 2, 2025, pp. 18 -37

Reste qu'ici, sous le titre de représentations se voient confondues bien des choses, quon
gagnerait peut-étre a distinguer. Notamment, bien str, il ne va pas de soi qu'un livre puisse étre
rappelé une représentation. Il est bien vrai que, de certains livres on dit qu'ils donnent une
représentation de quelque chose, par exemple d’une certaine époque, que leur projet thématique
soit de donner une telle représentation ou non — ils peuvent aussi le faire dans les faits, tout en ayant
d’autres objectifs, non particulierement représentationnels. Il est probable, cependant, qu'un texte
ne devient une « représentation » qu'en vertu d’'un certain régime d’écriture, qui lui donne un tel
statut. Il est trés douteux que tous les textes méritent par principe une telle appellation. Et, pour la
mériter, il est certain qu’il ne suffit pas de parler de quelque chose. Sous quelles conditions, bien
particuli¢res, parler de quelque chose devient-il le représenter ? Il y a dans cette mise en équation
une généralité qui me géne — comme un résidu, sans doute, d’idéalité de la représentation, qui serait

inconditionnellement qualifiée par sa simple prétention a avoir un objet.

Il me semble, en fait, que, si toute représentation n'est pas une image — mais on peut
parfaitement, sous certaines conditions, admettre par exemple une représentation de mots : I'idéal
de la rhétorique n’a-t-il pas toujours été de nous mettre ainsi « les choses sous les yeux », de les
« représenter vivement » comme on dit ? — il est tres difficile d’en expurger le concept du modele de
image, qui continue de le travailler y compris métaphoriquement — suivant cet axe rhétorique

précisément qui est celui de la métaphore.

Il me semble cependant aussi que cette grande confusion babélique dans laquelle tous nos
moyens d’expression et de communication se trouvent tout uniment reversés au compte du concept
unique de représentation, a quelque chose a voir avec une évolution du type de réalités recouvertes
originairement par cette notion, évolution qui trouve initialement son ressort dans I'ambiguité
ontologique précédemment soulignée. Pour terminer, je voudrais en effet faire ici 'hypothese du
dépérissement du concept de représentation — dépérissement dont sa banalisation, et pour ainsi dire

son aplatissement ontologique pourrait étre un signe.

En vérité, la mise en scéne par Twardowski de ce qu'on pourrait appeler la variété matérielle
de la représentation est trés remarquable. Le décalque assez servile du texte aristotélicien, évident
ici, n'est en un sens qu'apparent. En effet, si le philosophe polonais réactive bien une bonne vieille
distinction scolastique : celle entre 'intentionnel et le réel, il le fait dans un champ d’expérience qui
est celui de la modernité. Si 'image, comme dans le texte-source du De Memoria relu en un sens
intentionaliste, est bien au centre de I'analyse, on est impressionné par l'attention prétée par
Twardowski aux variations possibles du support et corrélativement de la nature de cette image :
tableau peint, buriné, gravé, produit par xylographie ou phototypie. Or, le tour technique pris par
'image nous fait ici franchir une frontiere. Ni la xylographie ni la phototypie, ni méme la simple
gravure ne peuvent étre considérés comme d’autres « tableaux », qui donneraient simplement
d’autres vues — voire, sous certaines conditions « la méme vue » — sur le méme objet. En effet,

comme 'a diagnostiqué Benjamin (2000) dans son texte le plus célebre, le basculement de I'image

33


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3480

@ @@ REVISTA DE FILOSOFIA UCSC

ISSN 2735-6353 Version en ligne Universidad Catélica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Version imprimée Faculté d'études théologiques et de philosophie
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3480 Vol. 24, Ne 2, 2025, pp. 18 -37

dans le régime de sa reproductibilité de droit « a 'identique » lui confére une tout autre signification.
Dans son idéalité — en tant qu’image de..., et image de... d'un certain type — I'image est
fondamentalement imitable : Cest-a-dire qu'on peut essayer, par les mémes, comme éventuellement
par d’autres moyens, de reconstituer tant bien que mal une présentation analogue de I'objet. La
reconstitution de la visée pourra, suivant le contexte (pensons simplement a une variation
d’éclairage), requérir des moyens tout a fait différents. Ce qui compte alors c'est le maintien de
l'identité d'une idéalité. La reproductibilité fonctionne selon un autre axe: elle est
fondamentalement reproductibilité de I'image en tant que réalité. De la « méme image », on peut
produire une infinité de tirages, la ressemblance n’est pas fondée sur ou mise au service de I'identité,
d’une image a une autre, de ce qui est représenté, mais, purement et simplement, ressemblance,
entre elles, des images, assurée par la réitération d’'un méme procédé technique. Dans le magnifique
clip de la version de la chanson As (Stevie Wonder, 1977) donnée par George Michael et
Mary J. Blige (1998), il serait bizarre de dire que I'image a 'écran représente George Michael et
Mary J. Blige, et encore plus bizarre (ou en fait bizarre pour la méme raison, car cest un seul et
méme probléme), de dire que les images qui se multiplient a 'écran au fur et a2 mesure que la danse
semballe, « représentent la méme chose ». On a plutdt affaire purement et simplement a la
reproduction a I'infini d’une image de George Michael et Mary J. Blige, qui sert plutét ici de motif
générateur, de telle facon qu’il ne soit plus possible de dire — qu’il n'y ait plus de sens a le faire —
quelle serait la prise de vue originale, méme si en réalité toutes ont bien été fabriquées a partir de
I'une d’entre elles. La reproductibilité instaure un rapport horizontal d’image a image (y compris
d’image d’objet a image d’objet) et non plus vertical, indexé a la transcendance supposée de ce dont
image est 'image.

Cette évolution technique, mais aussi ontologique, et méme métaphysique, puisqu’elle a
des conséquences sur la valeur que nous prétons aux choses et a leurs images, on le sait, Walter
Benjamin (2000) 'a décrite en termes de perte de « I'aura » (p. 276). Or, si 'aura telle qu’il 'évoque
a bien quelque chose d’exceptionnel : elle est le genre de choses qui ne se produit que dans le
moment de grice d’'une fois (einmalig), il la caractérise en terme d’ « apparition d’un lointain »
(Erscheinung einer Ferne), « si prés puisse-t-il étre » (so nah sie sein mag)(Benjamin, 2000, p. 278)
et expérience paradigmatique sur laquelle sassoit ce concept, empruntée a la poétique rilkienne,
est celle d’une chaine de montagnes a 'horizon. Dans le po¢me de Rilke qui constitue la référence
implicite de Benjamin (Spaziergang), est mise en exergue la capacité du regard d’étre déja la-bas, en
anticipation du chemin (Schon ist mein Blick am Hiigel, dem besonnten, / dem Wege, den ich
kaum begann, voran). Lapparition, dit le poé¢te, nous saisit depuis le lointain (So fasst uns das, was
wir nicht fassen konnten, / voller Erscheinung, aus der Ferne an). Bien str, sexprime ici une
nostalgie de « la chose méme » (ce sens de «la chose méme » auquel, nous dit Benjamin, il faut
renoncer a I'heure de la reproductibilité mécanique) : de ce qui, en un certain sens, exceéde nos
capacités de représentation, nous saisit plus que nous le saisissons, dans une expérience ou la

présence est plus forte que la représentation. A cet égard, a I'age de la représentation, 'aura demeure

34


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3480

@ @@ REVISTA DE FILOSOFIA UCSC

ISSN 2735-6353 Version en ligne Universidad Catélica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Version imprimée Faculté d'études théologiques et de philosophie
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3480 Vol. 24, Ne 2, 2025, pp. 18 -37

Pexception, le fait de certaines représentations distinguées qui savent en quelque sorte faire prévaloir
la présence sur la représentation. Il reste, et c’est un point qui n'est pas élucidé par le texte de
Benjamin, que, de cette présence a la représentation, il existe une forme de solidarité. La
représentation ne se comprend que de la nostalgie de la présence et y est téléologiquement ordonnée.
Elle reste fondamentalement un moyen de se donner les choses (qui ne se donnent pas). Et
réversiblement, la présence magique qui ne surgit qu'épisodiquement, au détour d’une expérience
dont on remarquera qu’elle suppose fondamentalement une scénarisation ('écrin d’un « apres-midi
d’été »), a bien cette structure d’horizon qui est celle qui permet la représentation : d’une certaine
fagon, Cest le fondement de la possibilité de cette derniére (de sa « transcendance ») qui s’y révele.
La représentation, contrairement a ce quon peut croire parfois®, ce nest pas le contraire de la

présence, mais sa banalisation : la présence rendue disponible.

3. Conclusion

Or, s’il y a une morale 2 tirer de lhistoire de la représentation, c’est que cette mise en
disponibilité se paie. La représentation ne sort pas indemne de son basculement sous le régime,
indissociablement pratique, esthétique et juridique, d’un droit de tirage illimité. Sous le régime de
la reproductibilité infinie, d’exemplaire & exemplaire, la transcendance de la représentation en tant
que mise en présence de... se voit pour ainsi dire aplatie. Ce n’est plus 'objet qui compte, mais la
copie, en tant que copie de copie, « sans original », Cest-a-dire tel qu’il n'y a plus méme sens a
considérer celui-ci « perdu». On est passé d’'un jeu a un autre. Comme l'a bien diagnostiqué
Benjamin (2000b), ce qui est ainsi levé, mis pour ainsi dire hors-jeu, c’est le mystere de la chose
méme. Ou alors une poétique bien particuliere est requise, avec ses conditions d’usage et de

réception, pour que celui-ci soit rétabli.

Il faut remarquer cependant qu'un tel retournement n'a pu originairement étre possible que
du fait méme de 'ambiguité ontologique de ce qui a été nommé représentation. En effet, ce qui est
reproduit, 1a ol il sagit de reproduire (et non seulement d’imiter), c’est la réalité¢ de la
représentation, et non sa « vérité », s'il est pertinent d’interpréter la transcendance qui fait de la
représentation une « représentation de... » en termes de vérité (ce qui n'est probablement pas

toujours le cas, mais dont il demeure important pour le concept de représentation que cela le soit

8 Ambiguité de l'antireprésentationalisme phénoménologique, qui voudrait revenir en-decd de la représentation, mais
se nourrit de son présupposé. A cet égard on soulignera combien la « destruction » du concept de Vorstellung dans Ere
et temps, en remontée en direction de la Vergegenwiirtigung (le « rendre-présent ») est aussi sa refondation. Voir dans Etre
et Temps, §44-a, la « destruction » du concept traditionnel de vérité. 1l est remarquable que le champ de bataille soit
alors une fois de plus, paradigmatiquement, I'interprétation du statut ontologique d’un tableau et de notre relation a
celui-ci, et & ce qu’il « représente ». Au moins le scénario heideggerien rebat-il les cartes en faisant le tableau « penché »
— ce qui, on le remarquera, ressuscite 'intérét pour sa réalité — et en nous placant par rapport a lui dans Iétrange
situation de lui tourner le dos. Retournement nécessaire, sans doute, pour nous faire sortir a un certain niveau du jeu de
la représentation.

35


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3480

@ @@ REVISTA DE FILOSOFIA UCSC

ISSN 2735-6353 Version en ligne Universidad Catélica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Version imprimée Faculté d'études théologiques et de philosophie
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3480 Vol. 24, Ne 2, 2025, pp. 18 -37

parfois, non sans effet quant a la possibilité de définir différents sens pour le mot « vérité »). Cette
récession vers la réalité de la représentation, cependant, loin de signifier un « retour a la réalité »,
nous fait plut6t migrer vers cet espace étrange ou rien n'est plus facile que de perdre le sens de la
réalité. Notre époque, comme sans doute toutes celles qui en manquent, est obsédée par la question
de la vérité : 1a ot regne le faux, parce que des pouvoirs y ont intérét, on cherche désespérément a
reconnecter les mots et pourquoi pas les images aux choses. Qu'une telle reconnection passe
nécessairement par les voies de la représentation est un point dont on peut douter, tant celle-ci, a
plus d’un titre, dans notre monde, n’est plus que 'ombre d’elle-méme — une de ces ombres qu'on
peut faire se répéter parmi d’autres. En fait, il y a plutdt lieu de se féliciter quand le probleme auquel
nous sommes confrontés aujourd’hui revét réellement la forme de la fausseté, au sens de ce qui n’est
pas vrai, Cest-a-dire en tout cas peut y étre reconduit. On retombe alors sur un terrain connu, car
précisément celui du connu. Cependant, tres généralement, il ne s’agit pas de cela. Nous sommes
plutdt, de fagon nouvelle, amenés a rencontrer, sous toutes sortes de formes, le probleme de la non-
vérité, A savoir de ce qui n'est ni vrai ni faux, c'est-a-dire qu’il n’y aurait pas de sens a évaluer dans
ces termes, et dont, souvent, nous ne savons pas trop que faire, faute d’en avoir encore assimilé les
régles du jeu. Le jeu de la simulation, qui semble étre le plus courant aujourd’hui, avec ses puissances
d’exaltation et d’oubli, de décharge et de dépression, est au-dela de la vérité et de la fausseté. Il
faudra donc d’autres catégories pour le penser. Il ouvre cependant un autre écart par rapport a la
réalité : celle-ci, a étre reproduite et devenir en quelque sorte pur reproductible, change de
signification. Notre temps n'est pas tant celui du faux (si le faux est le contraire du vrai) que celui
de lirréel ou du déréalisé. Or, si irréel ou le déréalisé sont des modalités de la réalité, ils en changent
la signification aussi. En ce sens, il serait faux ou en tout cas inadéquat de dire que ce qui n’est plus
du tout une représentation est simplement une réalité. Ou alors « simple », ici, Sentend comme un
nouveau prédicat modificateur : linverse, en quelque sorte, de celui de lintentionalité. Un
désintentionalisé, cependant, n'est en aucun cas l'origine a laquelle 'intentionalité était censée

porter en soi la référence comme ce qui la constituait.

4. Références

Aristote. (1965). Petits traités d histoire naturelle. Les Belles Lettres.

Baudelaire, C. (1976). Eugéne Delacroix. En (Euvres Complétes (1. I1). Gallimard.
Benjamin, W. (2000a). Lweuvre dart a ['époque de sa reproductibilité technique. Gallimard.
Benjamin, W. (2000b). Petite histoire de la photographie. Gallimard.

Benjamin, W. (2000c). Euwres (Tome II1). Gallimard.

Benoist, J. (1995). A l'origine de la phénoménologie : au-dela de la représentation. Critique.
Benoist, J. (2010). Concepts. Introduction & l'analyse. Editions du Cerf.

Benoist, J. (2013). Le bruit du sensible. Editions du Cerf.

36


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3480

@ @@ REVISTA DE FILOSOFIA UCSC

ISSN 2735-6353 Version en ligne Universidad Catélica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Version imprimée Faculté d'études théologiques et de philosophie
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3480 Vol. 24, Ne 2, 2025, pp. 18 -37

Benoist, J. (2017). Ladresse du réel. Vrin.
Benoist, J. (2018). La carte et le territoire. In I. Ost (Ed.), Cartographier. Regards croisés sur des

pratiques littéraires et philosophiques contemporaines (pp. 51-67). Presses de |'Université

Saint-Louis.
Chartier, R. (1998). Au bord de la falaise. L'histoire entre certitudes et inquiétude (pp. 67-80).

Gombrich, E. H. (1951). Meditations on a hobby horse. In L. L. Whyte (Ed.), Aspects of form: A
symposium on_form in nature and art (pp. 209-220). Lund Humphries.

Husserl, E. (1969). Recherches Logiques (1. 1l/1, 24 ed.). PUE.

Imbert, C. (20006). Delacroix : le radeau, la méduse et la girafe. En Leau, les eaux. Presses universitaires

de Rennes.
Imbert, P. (2010). La monnaie du regard. Principios, 17(28), 279-302.

Kleist, H. von. (1976). Carta del 21 de marzo de 1801 a Wilhelmine von Zenge. En Correspondance
compléte. 1793-1811. Gallimard.

Perrin, D. (2007). Le flux et l'instant : Wittgenstein aux prises avec le mythe du présent. Vrin.
Pouillaude, E (2020). Représentations factuelles : Art et pratiques documentaires. Editions du Cerf.
Russell, B. (1919). Introduction to mathematical philosophy. George Allen & Unwin.

Twardowski, K. (1993). Sur la théorie du contenu et de ['objet des représentations. Vrin.

37


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3480

	La représentation et son ombre0F*
	1. Introduccion
	2. Développement
	3. Conclusion
	4. Références

