@ @@ REVISTA DE FILOSOFfA UCSC

ISSN 2735-6353 Versién en linea Universidad Catolica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosoffa
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3102 Vol. 24, N° 2, 2025, pp. 293- 298

MARINA GARCES. La pasion de los extranos. Una filosofia de la amistad.
Galaxia Gutenberg, Barcelona, 2025, 183 pp. ISBN 978-84-10317-20-8

Leonardo Rodriguez Acufia
Universidad de los Andes, Santiago, Chile.

La filésofa espafola Marina Garcés ha publicado un nuevo ensayo, en donde propone una
reconsideracién de la amistad. Como es bien sabido, la amistad forma parte de los principales temas de
la filosofia ya desde Platén y Aristdteles. Pero, a diferencia de las grandes disputas en torno a otros
temas como la verdad o la justicia, la reflexién sobre la amistad es sorprendentemente arménica. “Hay
matices, pero no disputas” (p. 35). La amistad virtuosa permea los ambientes académicos, también la
cultura pop e incluso la autoayuda: se piensa en la amistad desde un ideal de pureza, la teleia philia
producida entre dos individuos libres e iguales que no se necesitan. Sin embargo, Garcés sospecha que
este ideal no concuerda con nuestra precariedad vital, y ademds reproduce una visién androcentrista y
jerdrquica. Propone, pues, explorar una ‘historia no escrita’ de la amistad. Su principal propuesta es

que la amistad no consiste en querer la virtud del otro, sino en una pasién de lo extrafio en el otro.

Antes de resenar la obra, conviene destacar la gran destreza de la autora en el género ensayistico.
Su texto integra con maestria multiples registros y perspectivas metédicas: comenta literatura cldsica,
peliculas, ensaya clasificaciones conceptuales diversas, discute con filésofos antiguos y contemporaneos,
incorpora estudios de etologia y sociologia, rememora anécdotas de su vida. Su argumento no es una
novedad total, pues continua algunas reflexiones de Deleuze, Butler o Derrida; pero Garcés evita los
lugares comunes y construye un argumento propio. Su texto es provocador, polemiza
concienzudamente con la ortodoxia filoséfica, especialmente la consideracién de la amistad desde una
ética de la virtud. Sus interpretaciones son tan discutibles como estimulantes. No sigue la exposicién

directa y sistemdtica de un tratado, pero si hay un argumento progresivo a lo largo de la obra.

El ensayo se compone de ocho capitulos, ademds de un prélogo v un epilogo. En su prélogo
Y g0y & &
(pp- 11-19), la autora narra sus motivaciones para ocuparse de la amistad. Ya aqui introduce una
dificultad que atraviesa la obra completa, a saber, que nuestra nocién de amistad oscila entre la
confusién y la difusién. “O bien se hace de los amigos y amigas un valor orientador incuestionable e
idealizado, el Gnico que puede salvarnos entre tanto caos ambiental y personal, o bien la experiencia de
la amistad se difumina hasta el punto de no saber distinguir un /i4e de un amigo” (p. 18). Garcés critica

la concepcién idealizada de amistad, pero es consciente del riesgo contrario. Mds adelante explicita

293


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3102
https://orcid.org/0000-0002-5524-7700
mailto:leonardorodriguezacuna@gmail.com

@ @@ REVISTA DE FILOSOFfA UCSC

ISSN 2735-6353 Versién en linea Universidad Catolica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosoffa
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3102 Vol. 24, N° 2, 2025, pp. 293- 298

mejor el problema: ;se puede distinguir una amistad verdadera de otras relaciones sociales, sin construir

una jerarquia como la que ella observa en la tradicién? (p. 44).

El primer capitulo (pp. 21-37) reviste un cardcter introductorio, donde se presenta a la amistad
como un tipo de relacién que se resiste a su institucionalizacién. Garcés presenta una nocién de amistad
como un vinculo esporddico, impredecible. Esta nocién estd bastante lejos de la philia supuesta en toda
comunidad que advirtiera Arist6teles. Es mds, tal como la filésofa entiende el concepto, las amistades
son hostiles a las instituciones, puesto que interrumpen sus fines. La tinica ‘ley’ de la amistad es que no
tiene ninguna finalidad (p. 23). Ahora bien, aunque no sea un vinculo legislado, si hay pautas
normativas de la amistad: hay una normatividad particular, fruto de la idiosincrasia de los amigos;
normatividad social, segin sea lo esperado de la relacién amistosa en determinada sociedad; y
normatividad aspiracional, que depende de las ideas de una cultura sobre lo que constituye una buena
amistad (pp. 31-4). La atencién de Garcés estd dirigida a esta tltima, fuertemente influenciada por la
tradiciéon cldsica-aristotélica, y, como consecuencia, valoramos inauténticas a muchas de nuestras

relaciones amistosas.

El segundo capitulo (pp. 39-59) reconstruye esa hegemonia cultural de la amistad. Los
principales referentes que estudia son Aristételes, Cicerén, y Madame de Lambert. Las ideas
generalmente compartidas sobre las amistades auténticas son (i) que contribuye a la virtud, (7) que son
excepcionales, (#77) que son incompatibles con la dependencia, (i) que se prolongan por toda la vida,
(v) que se expanden hacia la concordia de toda la sociedad. En suma, estas ideas le otorgan una “épica
moral” a la amistad, que atn hoy resulta influyente (pp. 55-6). Al hilo de su exposiciéon, Garcés ensaya
criticas a los supuestos comunes sobre esta imagen de la amistad. Reconoce tres problemas: (2) primero,
en la medida en la que excluye la dependencia, estas ideas se asientan en un supuesto androcéntrico y
de clase, relegando a nifios, mujeres y pobres de la experiencia de la amistad auténtica; () segundo,
sostiene una jerarquia de relaciones amistosas que no le hace justicia a la realidad, ni tampoco a la no-
institucionalizacién ya comentada; (¢) tercero, presenta una idea tan exigente de la amistad que no

queda mds que negar su efectividad (pp. 56-7).

El tercer capitulo (pp. 61-83) estd dedicado a reexaminar los “silencios en sus margenes” de la
tradicién filoséfica, centrdndose no ya en las ideas compartidas sobre la amistad, sino en las criticas que
ocasionalmente se presentan. La autora reconoce criticas al ideal de autosuficiencia, y por tanto a la
idea de que la amistad deba ser inttil, en el epicureismo y en Etienne de La Boétie. Ademds, reconoce
en Nietzsche un rechazo a la idea de que las amistades sean eternas. La relacién con el tiempo es
explorada también por Simone Weil y Arendt. Por tltimo, la relacién entre amistad y politica es puesta
en duda desde Schmitt y Achille Mbembe: en una politica que reconoce a los otros como potenciales

enemigos, la amistad queda desplazada. Su propuesta conceptual intenta recoger estos ‘silencios’, asi

294


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3102

@ @@ REVISTA DE FILOSOFfA UCSC

ISSN 2735-6353 Versién en linea Universidad Catolica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosoffa
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3102 Vol. 24, N° 2, 2025, pp. 293- 298

como también dar con una mejor relacién con nuestra situacién politica antagonizada. Los capitulos

siguientes estdn dedicados a desarrollar su propuesta.

El cuarto capitulo (pp. 85-99) considera la idea de la relacién con lo extrafio, eso que nos
aparece como fuera de lugar, y que puede producir tanto encanto como inquietud. Su punto principal
es que la amistad “hace de la extrafieza un encanto y la convierte en una forma de compania” (p. 90).
El amigo no anula al otro ni lo intenta convertir en propio, sino que es como una resonancia que
mantiene la distancia, una “distancia que vibra” (p. 92), tal como Benjamin dice de la obra de arte. En
la Gltima parte del capitulo aborda su idea de que la amistad sea una pasién —y no un sentimiento,
centrado en el individuo—: no es solo que el amigo sea un extrano, también me transforma en un
extrano. En sus palabras: “la amistad no mira hacia dentro, se vuelca hacia un afuera que nos rodea y
nos recorre, hacia el afuera que llevamos dentro. Por eso, no es un modo de ser, sino un modo de estar

y de hacer” (p. 97).

El quinto capitulo (pp. 101-16) explora la nocién de intimidad. Los amigos intimos son
quienes se dan a entender sin muchas palabras. Pero esto no quiere decir que no guarden distancia o
que se fusionen, sino que salvan la distancia con proximidad, “es un juego de distancias y proximidades
que cada relacién debe resolver” (p. 105). La proximidad del amigo estd dada por nuestra inclinacién,
la apertura hacia el otro, una apertura que me transforma y muestra mis flaquezas, mi lado intimo. Hay
una excelente formulacién de Garcés que sintetiza estas ideas, en conexién con la no-

institucionalizacién de la amistad:

La intimidad es el suelo de la vulnerabilidad que socialmente recubrimos, escondemos y
protegemos con los ropajes que nos ofrecen y nos exigen nuestros roles y funciones sociales. La
amistad tiene que ver con poder dejar esas funciones, esos roles y esas protecciones, sin quedar

desnudos ni desprotegidos, expuestos a la violencia social. (p. 110)

El sexto capitulo (pp. 117-32) explora los limites del concepto de amistad. Aborda el vinculo
comdn entre la amistad y la aventura, puesto que en ambos ocurre una ampliacién del entorno
conocido (p. 121), conexién que permite reivindicar la amistad infantil, en la medida en que los nifos
estdn mds inclinados a la aventura que los adultos. Después, considera una preocupacién feminista: hay
escasas historias de amigas mujeres, y las que hay arrastran una dptica patriarcal; en los tltimos anos se
han masificado las historias de mujeres y aventuras, pero no hay narraciones de sus amistades (p. 125).
Por ultimo, discute la idea de si se puede ser amigo de la naturaleza o los animales, pues desprovisto
del marco ético y jerdrquico de la ortodoxia filoséfica, podemos abrirnos —aunque sin confundir— a
otras realidades ontolégicas de la amistad (p. 132). Con todo, la apertura a lo extrano debe tener un

limite: “la pasidon por los extranos no es una mania romdntica ni un capricho por lo estrambético y

295


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3102

@ @@ REVISTA DE FILOSOFfA UCSC

ISSN 2735-6353 Versién en linea Universidad Catolica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosoffa
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3102 Vol. 24, N° 2, 2025, pp. 293- 298

desconocido, es una préctica de ampliacién de mundos que puede tener como consecuencia su total

transformacién” (p. 132).

El séptimo capitulo (pp. 133-51) vuelve sobre la vinculacién entre amistad y politica. Garcés
considera la idea de que la amistad tiene un potencial revolucionario con efectos politicos. Para ello,
repasa la nocién de camaraderfa, fraternidad y sororidad. Estas ideas conforman colectivos o
comunidades de luchas que no son amistades privadas, pero estdn provistas de un afecto que le hace
similar a la amistad (p. 141). La amistad no es revolucionaria en el sentido de que ella misma sea un
programa politico utdpico, pero si tiene un potencial subversivo como limite al ejercicio del poder,
puesto que genera una forma de vida entre los amigos; ellos inventan sus propias maneras, sentidos que
se escapan al control biopolitico (pp. 150-1). Asi que, al final, la autora si estd de acuerdo con la idea
ortodoxa de que la amistad es la base de la sociedad politica, pero no porque la amistad sea el
componente existencial de las comunidades funcionales, sino porque la amistad es lo que hace

soportable la vida en sociedad, que no podamos ser sometidos del todo.

El octavo y dltimo capitulo (pp. 153-74) explora vinculos conceptuales de la amistad con otros
asuntos que ha tratado la autora en otros lugares. En primer lugar, Garcés considera la amistad como
un tipo de deseo ambivalente, que tanto separa como hace posible el encuentro con el otro; siguiendo
esta senda, es posible reconectar su nocién de amistad con la ética, pero no una ética de la virtud, sino
una “ética de la interpelacién” (p. 161). La interpelacién del otro es posible porque deseamos
vincularnos con él, y en la amistad podemos reinventarnos; pone, pues, las condiciones para hacer una
promesa (p. 163). En segundo lugar, vincula a la amistad con la risa y lo cémico, puesto que ambos
tienen en comdn una pasién con lo extrano (p. 167). Lo ridiculo es lo que no encaja, cuestién semejante
a como la amistad transforma al individuo. En tercer lugar, vincula la amistad con el recuerdo, puesto
que es con los amigos donde nos llenamos de recuerdos compartidos que, a nuestras muertes, se pierden

para siempre.

El epilogo del ensayo (pp. 175-9) considera la idea provocativa de que todos somos
imaginarios, en el sentido en que nuestra existencia identitaria depende de los vinculos que tenemos

con otros y nuestra imaginacion.

Intenté reproducir los principales argumentos conceptuales del ensayo, pero he dejado fuera
muchas observaciones sobre otros asuntos. Todo el libro estd atravesado con observaciones sobre las
condiciones para el ejercicio de la amistad en la actualidad, considerando nuestro estado tecnolégico y
socioeconémico. Ademds, Garcés hace interesantes criticas al identitarismo multicultural o a algunas

agendas feministas que abogan por reemplazar a la familia por comunidades de amistad.

El ensayo de Garcés es original y provocador. Hay varios asuntos que son discutibles. Terminaré

esta resefia con dos comentarios criticos. En primer lugar, es cierto que se podria acusar a la tradicién

296


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3102

@ @@ REVISTA DE FILOSOFfA UCSC

ISSN 2735-6353 Versién en linea Universidad Catolica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosoffa
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3102 Vol. 24, N° 2, 2025, pp. 293- 298

ortodoxa filoséfica de ser tendencialmente androcéntrica en su concepcién de la amistad y despreciar
el estatuto de los necesitados. Aunque es un error atribuir a Aristételes un desprecio por la amistad dtil
(como ha sido mostrado por varios intérpretes, por ejemplo, Cooper, 1977), si es cierto que en general
no considera valiosa la experiencia de mujeres, nifios o esclavos. Sin embargo, es posible utilizar
herramientas aristotélicas para rectificar a Aristételes en este punto, como lo hiciera MacIntyre (2001,
p. 22) en una conocida obra. Garcés hace de la critica al ideal de autosuficiencia una critica a la ética
de la virtud en general. Sus argumentos son convincentes para lo primero, pero no para desvincular la

amistad de toda nocién de bien y del cardcter moral del otro.

‘La pasién de los extrafios” pone de relieve la idea de que el amigo no es idéntico a mi, sino que
una parte importante de la amistad es que resulta inesperado, encantador y fascinante. Sus
observaciones podrian considerarse complementarias a la ética de la virtud —por ejemplo, Aristételes
trata la virtud de ser gracioso, en una linea parecida a las observaciones de la autora en el ltimo
capitulo—. Pero Garcés va més alld y quiere que la amistad no guarde relacién alguna con el aprecio
del cardcter moral del otro (p. 90). ;Es convincente? Yo espero de mis amigos ocurrencias que no puedo
prever —chistes, proyectos nuevos, etc.—, pero no podria esperar de mis amigos que me roben, que
me agredan fisica o sexualmente. Garcés no ignora estas dificultades, y mds adelante en su libro aborda
los limites de la amistad y la importancia del respeto a la dignidad. Pero en retrospectiva su argumento
—y afirmacion de la ética de la interpelacién, como una superacién de la ética de la virtcud— no parece
tan coherente. Para que lo extrafio sea atrayente, debe haber una cierta precomprensién de lo bueno en

ello.

En segundo lugar, puede verse en el ensayo una aparente inconsistencia puesto que Garcés
afirma, por un lado, que la pasién amistosa se distingue del amor, ya que se trata de un encuentro en
la separacién, mientras que el amor buscaria convertir al otro en propio (p. 89); y, por otro lado, que
no se puede oponer la amistad y el deseo sexual (p. 160). Me parece que no se trata realmente de una
inconsistencia, si consideramos las criticas que la autora recoge sobre la idea de familia (pp. 145-7): el
matrimonio serfa un sometimiento de uno al otro, cosa muy contraria a la amistad. No quiero discutir
aqui esas criticas como tales, sino que revelan un falso dilema. O bien el otro es una completa
identificacién de mi mismo, o bien el otro es un extrafio con el que no tendremos nada en comun salvo
un mutuo encanto por el otro. Pero esta idea de las comunidades humanas, y del matrimonio en
particular, no parece convincente. Garcés ha perdido de vista el concepto de bien comin, que consigue

articular lo propio con lo ajeno.

Podemos insistir una vez mds con Aristdteles: toda comunidad es una pluralidad (Politica,
1261, al7-8). El bien individual se ordena a un bien comin, pero sin eliminar esa pluralidad.

Podriamos pensar, como de hecho ha sido pensado por la tradicién cristiana, que el matrimonio es una

297


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3102

@ ®@ REVISTA DE FILOSOFfA UCSC

ISSN 2735-6353 Versién en linea Universidad Catélica de la Santisima Concepcidn
ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosoffa
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3102 Vol. 24, Ne° 2, 2025, pp. 293- 298

comunidad de amistad en la medida en la que construye un proyecto comun, pero sin sacrificar la
individualidad de las partes. Se dice que el matrimonio es una escuela del amor porque es un ejercicio
de elevacién —y no de supresién— de los deseos individuales en pos de deseos comunes. Por supuesto,
participar en una comunidad supone aceptar ciertos roles y responsabilidades, pero esto es lo mismo
que la autora senala sobre la sororidad: “deja de ser o particular o universal y se ofrece como un campo
compartido de implicacién. Se convierte en una forma de vida” (pp. 143-4). Asi que, al final, su

propuesta no es tan diferente de las reflexiones tradicionales sobre la amistad, bien entendidas.
Referencias

Cooper, J. M. (1977). Aristotle on the Forms of Friendship. 7he Review of Metaphysics 30(4), 619-48.
Maclntyre, A. (2001). Animales racionales y dependientes. Paid6s.

298


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3102

