@ @@ REVISTA DE FILOSOFIA UCSC

ISSN 2735-6353 Version en linea

ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosofia
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3160 Vol. 24, Ne 2, 2025, pp. 149 - 159

Universidad Catélica de la Santisima Concepcion

sEs a priori la nocién de bien en la ética de santo Tomds de Aquino?

Is the Notion of Goodness a priori in st. Thomas Aquinas’ Ethics?

Federico Garcia Larrain
Pontificia Universidad Catélica de Chile, Santiago, Chile.

Enviado: 24/03/2025 Evaluado: 17/04/2025 Aceptado: 19/06/2025
Editora: Andrea Bdez Alarcén

Como citar: Garcia, F. (2025). ;Es a priori la nocién de bien en la ética de santo Tomds de Aquino? Revista de Filosofia
UCSC, 24(2), 149 - 159. https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3160

Resumen

El bien moral no parece ser una nocién que pueda conocerse mediante la experiencia sensible, pero
si fuese a priori, en el sentido de previa a toda experiencia sensible, se presenta la dificultad de que
sea una nocién vacia y dificil de vincular con las acciones o hechos que se evaltan. La ética de Santo
Tomds afirma que existe una nocién de bien moral, que consiste en la perfeccién de la naturaleza
humana. El problema del conocimiento del bien moral persiste: el Aquinate es enfdtico al poner el
conocimiento sensible como base de todo conocimiento, pero a la vez postula la existencia
principios previos al conocimiento sensible, incluso para el conocimiento prictico. En este trabajo
se intentard buscar la relacién entre lo a priori y lo sensible en el conocimiento del bien moral en el

planteamiento ético de Santo Tomds.

Palabras clave: bien moral, conocimiento moral, ética, a priori, Santo Tomds de Aquino.

Abstract

Moral goodness does not seem to be a notion that could be known through sense experience,
however, if it were a priori, in the sense of previous to all sensory experience, it would appear to be
empty, and difficult to relate to actions that are morally evaluated. The ethical theory of Aquinas
affirms that there is a notion of the moral good, which is the perfection of human nature. The
problem of knowing what is morally good persists: Aquinas is emphatic in declaring that sense
knowledge is the basis for all other knowledge, but at the same time postulates the existence of
principles previous to sense knowledge, even for practical knowledge. In this paper we will look for

the relation between what is @ priori and sense knowledge of the moral good, in the ethics of

149


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3160
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3160
https://orcid.org/0009-0004-1108-8674
mailto:federico.garcia.larrain@gmail.com

@ @@ REVISTA DE FILOSOFIA UCSC

ISSN 2735-6353 Version en linea

ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosofia
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3160 Vol. 24, Ne 2, 2025, pp. 149 - 159

Universidad Catélica de la Santisima Concepcion

Aquinas.

Key words: Moral goodness, moral knowledge, ethics, a priori, Saint Thomas Aquinas.

1. Introduccién: El problema del conocimiento moral

La nocién de bien moral es problemdtica porque no parece ser empiricamente cognoscible.
El ser humano puede percibir muchas cosas del mundo y de si mismo (cualidades, cantidades,
movimientos, etc.) a través de sus sentidos. Sin embargo, aquello que habitualmente llamamos
bueno o malo, moralmente hablando, no se encuentra entre lo perceptible a través de la experiencia
sensorial. A partir de los hechos observables no se pueden sacar conclusiones morales. G.E.M.
Anscombe deja claro esto en su breve ensayo On Brute Facts. Dice Anscombe (1958a) para
ejemplificar, que, siguiendo a Hume, no se puede obtener de los hechos de un intercambio de
productos, la nocién de una deuda en dinero. Se trata de una cuestién de hechos y de los hechos

s6lo pueden concluirse mds hechos:

Following Hume I might say to my grocer: “Truth consists in agreement either to relations of ideas,
as that twenty shillings make a pound, or to matters of fact, as that you have delivered me a quarter
of potatoes; you really must not jump from an ‘is’ —as, that it really is the case that I asked for the
potatoes, and that you delivered them and sent me a bill- to an ‘owes’.” Does my owing the grocer

in this case consist in any facts beyond the ones mentioned? No. (p. 69)

Thomas Nagel (2012) también reconoce que una visién de la realidad que sélo acepta lo
empiricamente verificable exigiria el abandono del realismo moral: “I agree with Sharon Street that
an evolutionary self-understanding would almost certainly require us to give up moral realism—
the natural conviction that our moral judgments are true or false independent of our beliefs” (p.
28). Esta es una tesis fuerte, pero rechazarla sin abandonar los juicios morales implica encontrar un

fundamento de lo bueno y lo malo fuera de la experiencia sensible de los hechos.

Reducir la bondad o maldad moral a cierto tipo de hechos o resultados, como el placer, la
salud o la ganancia econdmica no parece ser suficiente. Por una parte, hace superfluos los términos
morales, y por otra, pareciera que cualquier hecho o resultado puede, en algiin momento ser mds o
menos importante o valorado que otro, sin que exista un criterio que permita decidir cuando dos o
més entran en conflicto. Por ejemplo, la pregunta sobre qué es mejor, la salud o la ganancia
econdmica, no puede responderse desde la medicina o desde la economia. Nota al respecto Robert
Spaemann (2005):

Prestemos atencién al modo cdmo se emplea la palabra bueno en el contexto citado. El médico dice:
“es bueno que Ud. se quede un dia mds en la cama”. Estrictamente, al usar la palabra bueno deberia
afadir dos cosas; deberfa decir: “es bueno para Ud.” y afiadir: “es bueno para Ud. en el caso de que
lo que quiera ante todo sea ponerse bueno”. Estas afiadiduras son importantes, pues en el caso de
que alguien planee, por ejemplo, un robo con homicidio para un determinado dia, entonces,

consideradas todas las cosas, resulta sin duda mejor, si “pesca” una pulmonia que le impide acometer

150


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3160

@ @@ REVISTA DE FILOSOFIA UCSC

ISSN 2735-6353 Version en linea

ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosofia
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3160 Vol. 24, Ne 2, 2025, pp. 149 - 159

Universidad Catélica de la Santisima Concepcion

su empresa. Pero puede ocurrir que, por tener que llevar a cabo un dia algo importante e inaplazable,
no hagamos caso al médico que nos manda hacer reposo en cama, y aceptemos el riesgo de una
recaida en la gripe. A la pregunta de si es bueno actuar asi, el médico, como tal, no puede

pronunciarse en absoluto. (p. 11)

El camino opuesto, la busqueda de la fundamentacién del bien y mal moral de una manera
a prioristica tiene la ventaja de no depender de los hechos, que no parecen apuntar mds alld de si
mismos, pero presenta la dificultad de relacionarse con acciones y hechos concretos que se evaltian
moralmente. Esta dificultad radica, principalmente en que considerada en si misma, la idea de la
bondad parece ser vacia de contenido. No es claro qué es lo que se quiere decir cuando a una accién
se le agrega el predicado ‘buena’ o ‘mala’. Robert Sokolowski (1981) se plantea que cuando a una
accién material, a un hecho, se le agrega un componente moral, se llega al plano de la abstraccién,
que se distancia de los hechos, “what have we done to killing to make it murder, what have we done
to giving to make it generosity? So long as we remain on the level of abstractions, this question
never gets resolved” (p. 640). Por qué un hecho como el que una persona le dé algo a otra es
calificado como bueno no puede responderse aludiendo a la generosidad, porque la generosidad es
buena por definicién (un tipico ejemplo de juicio analitico). Indica Sokolowski (1981) que los
hechos han de estar siempre en relacién con principios morales, abstractos, pero que, por lo mismo,

los hechos han de apuntar hacia algo mds alld de si mismos, cosa que no es fécil de explicitar:

The evaluative term ‘bad’ is added as a predicate to the material description of the act, it is not
analytically contained in the subject, as it is in the statement, ‘Murder is wrong’. When we add
terms like ‘murder’ or ‘stealing’ to our description of what is going on, we give reasons why the act
is bad or good; but there is no ‘why’ until there has been a ‘that’, and the most elementary ‘that’ is
not expressed in a sentence like, ‘T am murdering this person’, but in a material description like, ‘T

am taking necessary food from a helpless, starving person, for my own gratification. (p. 638)

El estado de la filosofia moral actual, sin poder concluir nada a partir de hechos ni de
principios abstractos, es complicado. Anscombe (1958b) nota que conceptos como obligacién,
deber, correccién moral, etc. no tienen significado hoy en dia, pues derivan de sistemas filoséficos
que ya no se aceptan.

The concepts of obligation, and duty-moral obligation and moral duty, that is to say- and of what

is morally right and wrong, and of the moral sense of “ought”, ought to be jettisoned if this is

psychologically possible; because they are survivals, or derivatives from survivals, from an earlier

conception of ethics which no longer generally survives, and are only harmful without it. (p. 1)

Por lo mismo, sugiere, esos conceptos deberfan dejar de usarse hasta que se encuentren en
un fundamento mds firme, “it is not profitable for us at present to do moral philosophy; that should
be laid aside at any rate until we have an adequate philosophy of psychology, in which we are
conspicuously lacking” (Anscombe, 1958, p. 1). En este estado de cosas, una serie de autores,
algunos provenientes del derecho, han revitalizado el pensamiento moral aristotélico-tomista para

fundamentar una moral realista. Entre ellos se pueden destacar a John Finnis, Germain Grisez,

151


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3160

@ @@ REVISTA DE FILOSOFIA UCSC

ISSN 2735-6353 Version en linea

ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosofia
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3160 Vol. 24, Ne 2, 2025, pp. 149 - 159

Universidad Catélica de la Santisima Concepcion

Ralph Mclnerny, Alasdair Maclntyre y otros (Lépez, 20006).

2. El pensamiento moral de Santo Tomds de Aquino

La teorfa ética de Santo Tomds de Aquino, postula que existe un bien moral, que consiste
en el bien para el ser humano en cuanto humano y que este bien puede conocerse. El Aquinate trata
sobre moral en distintos lugares de la Summa Theologiae, en su comentario la Etica a Nicémaco de
Aristételes y en otros escritos, como la Summa Contra Gentiles. Acerca de la llamada ‘ley natural’
trata especificamente en la cuestién 94 de la I-I1 de la Summa Theologiae. El pensamiento moral de
Santo Tomds tiene antecedentes en el pensamiento griego (principalmente Aristételes, pero
también toma elementos de los estoicos, especialmente para referirse a la ‘ley natural’). Su nocién
de ‘ley natural’ es recogida, de alguna manera, por el racionalismo ilustrado (Wolfe, 2003; Lépez,

20006).

Uno de los problemas que presenta -nuevamente- es el del conocimiento del bien humano.
Este se basa en la esencia o naturaleza del hombre, que es racional. Se podria argumentar que la
naturaleza humana se conoce por la experiencia, pero la experiencia sensible sélo puede resultar en
el conocimiento de seres humanos particulares y no da indicaciones acerca de cudl seria su
perfeccién. “The theoretical definition of human nature is not achieved prior to the display of

human activity” (Sokolowski, 1981, p. 632).

Llegar a conocer una esencia es bastante mds complejo que el conocimiento sensible de
particulares. La ética del Aquinate depende de su filosofia natural y de su metafisica, que afirman
que existe una finalidad para cada cosa, incluida el hombre. No debe dejar de mencionarse que,
segun Santo Tomds, el bien mds alto al que puede aspirar el hombre es la contemplacién de Dios
(S. Th. I-IT g. 3 a. 8), pero esto no se opone a una finalidad natural, sino que la completa. Santo
Tomds define la ley natural como “la participacién de la ley eterna en la criatura racional” (S. Th.
[-I1 g. 91 a. 2), ahora bien, la ley eterna es el gobierno del universo por parte de la divina providencia
(S. Th. I-1I q. 91 a.1), por esta ley, que estd en cada cosa, cada una se dirige hacia sus fin y acto
propio (S. Th. I-II q. 91 a. 2), lo que nos devuelve al problema de cémo conocer lo propio, y lo

bueno, del ser humano.

3. El bien en general

Sobre el bien en general, previo al bien moral, se refiere Santo Tomds en la q. 5 de la I parte
de la Summa Theologiae. Siguiendo a Aristételes, dice que el bien es hacia lo cual todas las cosas
tienden “lo que todos apetecen” (a.1), pero matiza anadiendo que todas las cosas apetecen su
perfeccién. Pero si sustituimos el término ‘perfeccién’ por el término ‘bien’ acabamos con una

definicién circular. El ser apetecido es una caracteristica de lo bueno, pero no su esencia.

Afade el Aquinate que el bien y el ente se identifican “el bien y el ente realmente son lo

152


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3160

@ @@ REVISTA DE FILOSOFIA UCSC

ISSN 2735-6353 Version en linea

ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosofia
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3160 Vol. 24, Ne 2, 2025, pp. 149 - 159

Universidad Catélica de la Santisima Concepcion

mismo, sdlo se diferencian con distincién de razén” (S. Th. I q. 5 a. 1). El bien es un aspecto del
ente, el ente en cuanto es apetecido. Por lo mismo, conceptualmente primero es el ente y luego el
bien “lo primero que entra en la concepcién del entendimiento es el ser” (S. Th. I q. 5 a. 2). Esto

entrega un elemento para dilucidar cémo se conoce el bien.

Esta nocién de bien en general contrasta, de alguna manera, con lo que dice Aristdteles en
la Etica a Nicémaco (1096a15 — 1097a10) cuando refuta la idea platénica del bien. Dice el Estagirita
que tal como hay una diversidad de seres, y que no todos los seres lo son de igual manera, también
hay una diversidad de bienes (“Ademds, puesto que la palabra ‘bien’ se emplea en tantos sentidos
como la palabra ‘ser’ (...) es claro que no podria haber una nocién comun, universal y tnica; porque
no podria ser usada en todas las categorias, sino s6lo en una”). Ahora, al tratar del bien en general,
Santo Tomds no postula que exista una idea del bien en si, sino que el bien en general es una nocién

abstracta, tal como cuando se habla del ente en general. Aun asi, esas nociones pueden conocerse.

4. El bien moral: hechos y teleologia

Existe una pluralidad de bienes, segiin las distintas cosas. Como ya se menciond, la
existencia de la nocién de bien depende de que exista una perfeccién para cada cosa, y esto a su vez
depende de que tenga un dinamismo propio, de que tienda hacia algo. El que una cosa pueda tender
hacia algo implica una cierta imperfeccién, compatible con el ser, e implica también la posibilidad
de que no alcance aquello hacia lo que tiende. De ahi que Santo Tomds defina el mal en general

como la privacién o ausencia del bien debido (S. Th. I g. 48 a. 3).

Como ya ha dicho, solamente de los hechos no se puede llegar a concluir que algo deba ser
o no ser de cierta manera. Para llegar a esa conclusién hay que contar con alguna nocién de

teleologia, una tendencia natural de una cosa hacia algo, una dindmica interna.

Si una cosa cumple su fin, entonces se puede decir que es buena o que se perfecciona, si no,
es mala. Pero para eso hay que saber cudl es su fin. Aladair Maclntyre (1981) pone el ejemplo de
un reloj: la funcién de un reloj es dar la hora. Si marca bien la hora, es un buen reloj, “from such
factual premises as ‘this watch is grossly inaccurate and irregular in time-keeping’ and ‘this watch
is too heavy to carry about comfortably’, the evaluative conclusion validly follows that this is a bad

watch” (pp. 57-58).

Si el ejemplo del reloj es ficil de aceptar, porque la funcién es puesta por el hombre, es mds
dificil comprender y establecer cudl es la finalidad de la vida humana, o la finalidad del ser humano.
La finalidad de una cosa se comprende si se comprende lo que es en si misma, su esencia. En el caso
del hombre, es un ser corpdreo, racional —y por lo mismo libre— que vive en sociedad, pero esto
no pasa de ser una guia muy general. Es dificil extraer una nocién de lo que el hombre deba ser o
hacer, a partir de lo que ya es. Sin embargo, se puede concluir que si de alguna manera, niega o va

en contra de lo que es, sufre dafio en cuanto ser humano, deja de ser un buen hombre.

153


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3160

@ @@ REVISTA DE FILOSOFIA UCSC

ISSN 2735-6353 Version en linea

ISSN 0717-7801 Versiéon Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosofia
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3160 Vol. 24, Ne 2, 2025, pp. 149 - 159

Universidad Catélica de la Santisima Concepcion

5. El conocimiento en Santo Tomds: lo sensible y lo inteligible

La teoria del conocimiento en Santo Tomds sigue a Aristdteles en lo principal. Afirma que
el conocimiento comienza en los sentidos, pero que va mds alld de ellos —“Es imposible que nuestro
entendimiento, en el presente estado de vida, durante el que se encuentra unido a un cuerpo pasible,
entienda en acto algo sin recurrir a las imdgenes” (S. Th. I q. 84 a. 7); “todo lo que en la vida
presente entendemos, lo entendemos por comparacién con lo sensible” (S. Th. I q. 84 a. 8); “el
conocimiento intelectual se origina de algiin modo en el sensitivo, y porque los sentidos perciben
lo particular y el entendimiento percibe lo universal, es necesario que el conocimiento de las cosas
particulares en nosotros preceda al conocimiento de las universales” (S. Th. I q. 85 a. 3). Esto
implica conocer la esencia de las cosas, las cosas como son en si mismas, mds alld de las impresiones
sensoriales y su particularidad (“la operacién intelectual es causada por los sentidos en lo que se
refiere a las imdgenes, pero porque las imdgenes no son suficientes para alterar el entendimiento
posible, sino que necesitan del entendimiento agente para convertirse en inteligibles en acto, no
puede decirse que el conocimiento sensible sea causa total y perfecta del conocimiento intelectual,
sino que, en cierto modo, es la materia de la causa” S. Th. I q. 84 a. 6). Se logra mediante la
abstraccién, que es una universalizacién a partir de lo material y particular (Sanguineti 2013, p.
90). El conocimiento, para el Aquinate es una forma de posesién, pero inmaterial (“los objetos
conocidos estin en quien conoce no materialmente, sino, mds bien, inmaterialmente”: S. Th. I q.

84 a. 2).

Si bien el conocimiento a través de los sentidos no presenta mayor problema (Santo Tomds
confia en los datos proporcionados por los sentidos externos: S. Th. I q. 78 a. 3), el conocimiento
sensorial es directo, pero el paso de lo particular a lo universal es mds dificil de fundamentar, mds
alld de la experiencia cotidiana. Santo Tomds resuelve esto de manera gradual. Las cosas singulares
afectan los sentidos (en orden ascendente: desde el tacto, que requiere la presencia inmediata de lo
percibido, hasta la vista que es el sentido mds inmaterial de todos, S. Th. I q. 78 a. 3). Pero ademads
de los sentidos externos estdn los internos, entre ellos la memoria y la imaginacién, que retienen las
imdgenes de lo sensible (S. Th. I q. 78 a. 4). Hasta aqui el conocimiento es pasivo, pero el intelecto,

a partir de las imdgenes sensibles, abstrae activamente las esencias de las cosas (S. Th. I q. 84. a.6).

Aqui ya hay una cierta conjuncién de lo a priori con lo a posteriori. El conocimiento sensible
es de la experiencia, pero la abstraccidn es un acto de la razén, no una mera receptividad. Ademds,
al conocer alguna cosa, el intelecto conoce de manera inmediata ciertas nociones no accesibles a la
experiencia. Entre ellas estin el concepto de ente en general, los primeros principios del
conocimiento (como el principio de no-contradiccidn), y se conoce a si mismo al conocer (“porque
el entendimiento vuelve sobre si mismo, por un tnico acto reflexivo conoce tanto su propio
entender como la especie que entiende”: S. Th. I g. 85 a. 2). Esto es posible porque el ser humano
no es un ser puramente material (S. Th. I q. 84 a. 6). Hay un acceso a lo que estd fuera del dmbito

sensorial, pero s6lo a partir de la experiencia mediante un acto del intelecto. Esta conjuncién de lo

154


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3160

@ @@ REVISTA DE FILOSOFIA UCSC

ISSN 2735-6353 Version en linea

ISSN 0717-7801 Versiéon Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosofia
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3160 Vol. 24, Ne 2, 2025, pp. 149 - 159

Universidad Catélica de la Santisima Concepcion

sensible con lo innato permite, por una parte, ir més alld de la experiencia a partir de ella, para sacar
conclusiones como que algo deba ser una manera y, por otra, permite aplicar nociones « priori a la

misma experiencia (Macdonald, 2003).

6. El conocimiento del bien moral: primeros principios y tendencias naturales

El conocimiento moral, en Santo Tomds, es andlogo al conocimiento especulativo. El
intelecto, en cuanto se dirige a la accién y no a la contemplacion de la verdad, se llama intelecto
préctico, pero es la misma facultad humana, que aprehende la misma realidad bajo otro aspecto
(“El entendimiento préctico y el especulativo no son dos potencias diversas (...) el entendimiento
especulativo no ordena lo que percibe a la accidn, sino a la consideracién de la verdad. Por su parte,
el préctico ordena lo aprehendido a la accién™: S. Th. I q. 79 a. 11). Si el razonamiento especulativo
funciona bajo los pardmetros de verdad y falsedad, el razonamiento préctico lo hace bajo los

pardmetros de bondad y maldad.

El conocimiento especulativo tiene sus primeros principios, que son evidentes por si
mismos, y por lo mismo indemostrables. El primer principio del conocimiento especulativo es el
de no-contradiccién (“no se puede afirmar y negar a la vez una misma cosa”: S. Th. I-1I q. 94 a. 2).
Asimismo, el conocimiento prictico tiene su propio primer principio que es “el bien ha de hacerse
y buscarse; el mal ha de evitarse” (S. Th. I-II q. 94 a. 2) Este primer principio no se deriva de
ninguna especulacién previa, es una tendencia innata del individuo. En este sentido puede decirse
que es a priori. Se descubre mediante alguna experiencia, pero no mediante alguna en particular.
Es evidente en si mismo, porque, por definicién lo buscado es el bien (“el bien es lo que todos
apetecen”: S. Th. I q. 5 a. 1). Se presentan dos problemas: (a) el mds evidente es que el primer
principio de la razén prictica parece estar vacio de contenido (como parecen estarlo otros principios
morales: la justicia como dar a cada uno lo suyo; la valentia como enfrentar el peligro adecuado,
etc.). El segundo (b) es que tanto el ente y el bien no parecen ser nociones independientes de la

experiencia.

En cuanto al primer problema, (a) se comienza a resolver indicando que las inclinaciones
naturales humanas son el contenido de ese bien “todo aquello a lo que el hombre se siente
naturalmente inclinado lo aprehende la razén como bueno (...) De aqui que el orden de los
preceptos de la ley natural sea correlativo al de las inclinaciones naturales” (S. Th. I-II q. 94 a.2).
Esas inclinaciones siguen un orden: primero la conservacién de la propia vida, cosa que es comtin
a todos los seres, que tienden, aunque sea de manera pasiva, a la conservacién de su propio ser.
Segundo, la reproduccién, que es algo en comtn que el hombre tiene con los demds seres vivos,
que buscan perpetuar su tipo de ser (su especie). En tercer lugar, estd la bisqueda de la verdad, que

algo propiamente humano, y la vida en sociedad. Pero esto no resuelve el problema.

En primer lugar, estas inclinaciones son generales, no permiten evaluar acciones concretas.

Se podria decir que son a priori, ya que son innatas. Son parte de la experiencia de ser humano,

155


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3160

@ @@ REVISTA DE FILOSOFIA UCSC

ISSN 2735-6353 Version en linea

ISSN 0717-7801 Versiéon Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosofia
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3160 Vol. 24, Ne 2, 2025, pp. 149 - 159

Universidad Catélica de la Santisima Concepcion

pero no son el resultado de ninguna experiencia en particular. Aun asi, las inclinaciones naturales
tienen sus objetos propios y sélo son elicitadas en presencia de esos objetos. En ese sentido se podria
decir que una inclinacién natural de alguna manera conjuga lo a priori con lo a posteriori. Por
ejemplo: la inclinacién a la comida es algo innato, no depende de nada externo al que la tiene, pero
esa inclinacién se concreta sdlo en la presencia del alimento. El alimento es externo, experimentado,
pero no serfa experimentado como deseable si antes no existiera una inclinacién hacia él. Una
inclinacién natural es un ejemplo de teleologia: una dindmica interna que apunta, o tiende, hacia

algo mds alld de ella misma.

En segundo lugar, la bisqueda de ciertos bienes que tienen que ver con las inclinaciones
naturales (que causan placer) pueden terminar oponiéndose a otros bienes “la oposicién de estos
bienes a la razén radica en que el apetito sensitivo los busca de un modo irracional” (S. Th. II-1I g.
141 a. 3). Por ejemplo, la bisqueda del alimento puede, si se lleva a cabo de manera excesiva,
terminar dafando la salud. El orden de estas inclinaciones, ha de ser racional, puesto que la

naturaleza del hombre es racional, pero esa afirmacién general, de nuevo, no indica nada concreto.

El segundo problema (b) se refiere al contenido de las nociones a priori de ente y de bien.
Como se dijo arriba, no parecen ser nociones a priori, pero son el contenido de ellas (de los primeros
principios, especulativo y préctico). En la formulacién, o acceso a este tipo de fundamentacién «
priori del conocimiento, hay un elemento a posteriori. Esto, que parece contradictorio, no lo es: la
nocién general, como principio de conocimiento, aparece como resultado de una experiencia
concreta, pero no se refiere a una experiencia concreta. En el caso del conocimiento especulativo
puede ponerse asi: su primer principio, como se ha indicado, es que no se puede afirmar y negar
una cosa a la vez. Ahora bien, ninguna cosa es previa a la experiencia, pero el concepto ‘cosa’ no se
refiere a cosa alguna en particular, y por lo tanto, el primer principio de conocimiento no se refiere
a ninguna experiencia en particular, sino que cubre todas las experiencias posibles. Esto es posible
porque al conocer cualquier cosa en particular, se conoce también el ente en general “lo primero
que entra en la concepcidén del entendimiento es el ser” (S. Th. I gq. 5 a.2), en cuanto al
conocimiento practico, cuando se conoce el ser, se lo conoce también en cuanto bueno. Es necesario
conocer alguna cosa para que aparezca como evidente el principio de no-contradiccidn, pero este
principio se hace evidente por una capacidad propia del intelecto. A su vez, es necesario cono alguna
cosa para entender lo que es el bien, pero la tendencia hacia el bien ya estd en el que conoce. “Todo
ser, en cuanto ser, es bueno. Pues todo ser, en cuanto ser, estd en acto, y de algiin modo es perfecto,

porque todo acto es alguna perfeccion. Lo perfecto tiene razén de apetecible y de bien” (S. Th. I g.
5a. 3).

En resumen, como se ha mencionado ya, Santo Tomids es enfitico al decir que todo
conocimiento empieza en la experiencia, pero lo que hace el intelecto (agente) a partir de esa
experiencia (abstraer) da lugar a nociones que, en si mismas, pero no en su originarse, son
independientes de la experiencia. Hay un acceso a lo no estd en las cosas mismas a partir de lo 2

posteriori (la experiencia de ellas).

156


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3160

@ @@ REVISTA DE FILOSOFIA UCSC

ISSN 2735-6353 Version en linea

ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosofia
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3160 Vol. 24, Ne 2, 2025, pp. 149 - 159

Universidad Catélica de la Santisima Concepcion

Sin embargo, la aprehensién del bien en general como algo deseable, no desemboca en
preceptos morales concretos, como puede ser la prohibicién de mentir. Respecto a esto es
interesante la argumentacién de Timothy Hinton. La voluntad segiin Santo Tomds, nota Hinton
(2002), no es cualquier apetito, sino un apetito racional: en cada cosa apetecible puede distinguir
lo universalmente bueno, mds alld de lo placentero o conveniente:

what distinguishes the will as rational appetite from mere sense appetite is the fact that the will is

capable of secking the universal good that is presented to it by reason. Sense appetite, on the other

hand, can only tend to what is partially good. (p. 835)

Ademds, agrega, la analogia entre el conocimiento tedrico y el prictico muestra que la
nocién de bien no puede estar basada puramente en la experiencia, porque el conocimiento en
general —segtn el Aquinate— depende, ademds de la experiencia, de algunos primeros principios
indemostrables:

since this principle is, on Aquinas view, self-evident, that is to say, directly known by means of itself,

it must be counted in Kantian terminology as an @ priori truth, something that is known by reason

alone and not by means of experience. (Hinton, 2002, p. 838)

Para mostrar que la nocién de bien es  priori, Hinton se centra en el examen que hace
Santo Tomds sobre los diversos modos de vida: Santo Tomds descarta que el dinero, la fama o el
placer sean los bienes humanos mds altos, no apelando a la experiencia (mostrando que, después de
haber sido probados, no satisfacen), sino apelando a la racionalidad de la naturaleza humana (que,
al fin y al cabo, es la base de la ley natural “la criatura racional se encuentra sometida a la divina
providencia de una manera muy superior a las demds” (S. Th. I-II q. 91 a. 2):

There are certain a priori criteria by reference to which the highest good can be identified, such as

the claims that there cannot be an indefinite number of final ends in a rational person’s life, or that

to live rationally, one’s ends have to exist in an ordered and nested series such that some are higher
in the chain of reasoning than others. By appealing to these and other criteria, Aquinas is able to
rule out goods such as money or pleasure or honor as the ultimate good of human life. The essential
point here is that Aquinas is not arguing from experience by claiming that, say, the reason why

honor cannot be the ultimate end is that people are never satisfied by it. His reasoning takes an a

priori form. (Hinton, 2002, pp. 838-839)

Esto contrasta con el énfasis que algunos autores ponen en la experiencia moral como base
para conocer lo bueno y lo malo, “es vilido defender la autonomia de la razén prictica frente a la
especulativa, y sostener que la reflexién ética tiene su propio inicio (la experiencia moral) y no surge
de unas verdades aportadas por el conocimiento especulativo” (Lépez, 2008, p. 42). Aun asi, tal
como para el conocimiento del mundo no se puede prescindir de la experiencia, para el
conocimiento de lo bueno y lo malo tampoco. No basta lo 2 priori. El camino, como indica
Sokolowski (1981), es gradual, de la experiencia se formulan los principios, y éstos, a su vez, se

aplican a la experiencia,

the sense of natural law does not arise therefore all at once in a kind of cultural trauma, a sudden

157


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3160

@ @@ REVISTA DE FILOSOFIA UCSC

ISSN 2735-6353 Version en linea

ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosofia
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3160 Vol. 24, Ne 2, 2025, pp. 149 - 159

Universidad Catélica de la Santisima Concepcion

realization that we live in conventions and that there is a nature behind the conventional. The

natural good or bad is constantly played off, in stronger and weaker ways, against what people do

as a matter of course. (p. 629)

Por lo mismo, si bien el primer principio de la ley natural es evidente, y las inclinaciones
naturales a la conservacién de la vida y de la especie, y a la verdad y a la vida en sociedad son claras,
preceptos mds concretos de la ley natural, como la prohibicién de la mentira son menos evidentes
(podria ser que en una sociedad determinada se considerara correcto enganar al extranjero, por
ejemplo), e instancias puntuales pueden resultar complejas (;seria bueno engafiar a esta persona, en
este caso, para salvar mi vida?). (Tonello, 2011). Lo mismo se puede decir del conocimiento
especulativo en su proceder de principios evidentes. La geometria es un cldsico ejemplo de
conocimiento a priori, pero a medida que se desciende a lo concreto, aumenta la posibilidad de
errar: por ejemplo, el drea de un cuadrildtero se obtiene multiplicando el largo de sus lados, eso es
asi por definicién, pero una persona puede errar al determinar si una figura en particular es o no

un cuadrildtero, y puede errar al calcular el drea de su habitacién.

7. Conclusiones

En la teoria tomista del conocimiento hay elementos distintos de la experiencia, que se
descubren a través de ella, fundamentan el conocimiento y evitan una regresién infinita a la hora
de justificar los juicios, y hay también elementos @ posteriori que son el comienzo del conocer. Ahora
bien, la distincién entre lo no se percibe sensorialmente y lo empirico no estd establecida con tanta
claridad como en autores més tardios. Esta dualidad de elementos existe tanto en el conocimiento

especulativo como en el préctico, que operan de manera similar.

En el conocimiento especulativo la nocién mds bdsica es la del ente, que se hace explicita en
el principio de no-contradiccién; en el conocimiento prictico es la nocién del bien. Estas nociones
no se experimentan directamente, sino que se abstraen de lo percibido por los sentidos. El elemento
operativo en este aspecto de la teoria del conocimiento del Aquinate es el intelecto agente, es decir,
la capacidad no sélo de recibir lo externo, sino que, ademds, a partir de lo recibido abstraer un
concepto que, una vez comprendido, puede dar origen a nociones que no necesitan de la
experiencia, mds adin, que es imposible experimentar sensiblemente. La continuidad entre el
conocimiento sensible (que progresivamente aumenta su independencia de la materia) y el
conocimiento abstracto es un componente clave de la teorfa del conocimiento de Santo Tomds, que
permite salvar la brecha entre nociones como bien, justicia, generosidad, etc. —que en un principio
pueden parecer tautoldgicas— y la experiencia moral del agente.

El otro elemento clave para unir lo que no es de la experiencia con la experiencia en la teoria
moral de Santo Tomds es la nocién de finalidad (teleologia). En la medida que una cosa tienda o
se proyecte mds alld de su ser fictico, se puede hablar de (y comprender) nociones como bueno o
malo, orden y desorden. Ahora bien, sélo se puede hablar de finalidad si se comprende lo que una

cosa es propiamente tal, es decir, su esencia. S6lo si se comprende la esencia de algo se sabe qué es

158


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3160

@ @@ REVISTA DE FILOSOFIA UCSC

ISSN 2735-6353 Version en linea

ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosofia
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3160 Vol. 24, Ne 2, 2025, pp. 149 - 159

Universidad Catélica de la Santisima Concepcion

lo que le hace bien, lo que lo perfecciona. Pero la esencia de una cosa no es algo que pueda percibirse
a través de los sentidos, sino que es abstraida a partir de lo sensible mediante un acto del intelecto.
En el caso del ser humano, su naturaleza lo orienta hacia la contemplacién de la verdad y la vida en
sociedad. Esa naturaleza es una nocién universal, abstracta, pero que tiene su origen en la

experiencia.

8. Referencias

Anscombe, G. E. M. (1958a). On brute facts. Analysis, 18(3), 69-72.

Anscombe, G. E. M. (1958b). Modern moral philosophy. Philosophy, 33(124), 1-19.
Aristételes. (2007). Etica a Nicémaco. Gredos.

De Aquino, T. (1989). Summa Theologiae. BAC.

Hinton, T. (2002). Kant and Aquinas on the priority of the good. The Review of Metaphysics, 55(4),
825-8406.

Hittinger, R. (2003). The first grace: Rediscovering natural law in a post-Christian age. 1S1.

Lépez Martinez, A. (2008). La relacién entre las inclinaciones naturales y la razén préctica.

Konvergencias, 5(17), 39-45.

Lépez Martinez, A. (2006). El debate anglo-americano contempordneo sobre la teoria tomista de la ley
natural. EDUSC.

MacDonald, S. (1993). Theory of knowledge. En N. Kretzman & E. Stump (Eds.), The Cambridge
companion to Aquinas (pp. 160-195). Cambridge University.

Maclntyre, A. (1981). After virtue. University of Notre Dame.

Nagel, T. (2012). Mind and cosmos. Oxford University.

Sanguineti, J. J. (2013). La especie cognitiva en Tomds de Aquino. 7dpicos, Revista de Filosofia,
40(1), 63-103.

Sokolowski, R. (1981). Knowing natural law. 7ijdschrift voor Filosofie, 43(4), 625-641.

Spaemann, R. (2005). Etica: cuestiones fundamentales. EUNSA.

Wolfe, C. (2003). Understanding natural law. 7he Good Society, 12(3), 38—42.

Russell, B. (2014). A priori justification and knowledge. En E. N. Zalta (Ed.), The Stanford
Encyclopedia of Philosophy. http://plato.stanford.edu/archives/sum2014/entries/apriori/

Tonella, A. (2011). Ley natural. En F. Ferndndez & J. A. Mercado (Eds.), Philosophica: Enciclopedia

filosdfica on line.
heep://www.philosophica.info/archivo/2011/voces/ley_natural/Ley_natural.html

159


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3160
http://plato.stanford.edu/archives/sum2014/entries/apriori/
http://www.philosophica.info/archivo/2011/voces/ley_natural/Ley_natural.html

