@ @@ REVISTA DE FILOSOFfA UCSC

ISSN 2735-6353 Versién en linea Universidad Catdlica de la Santisima Concepcién

ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosoffa
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3111 Vol. 24, Ne 2, 2025, pp. 160 - 180

El Monismo de doble aspecto como modelo filoséfico explicativo de la

revelacién mistica

Double aspect Monism as a philosophical explanatory model of mystical

revelation

Jorge Pacheco Fuenzalida

Universidad de Concepcién, Concepcién, Chile.

Enviado: 24/06/2025 Evaluado: 25/06/2025 Aceptado: 04/09/2025
Editor: David Solis Nova

Como citar: Pacheco, J. (2025). El Monismo de doble aspecto como modelo filoséfico explicativo de la revelacién

mistica. Revista de Filosofia UCSC, 24(2), 160 - 180. https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3111

Resumen

El fenémeno mistico se entiende como una experiencia profunda y limite de la realidad, donde el
ser humano llega a un estado de conciencia tal que trasciende los conceptos ordinarios con los que
comprendemos el mundo. Dicha experiencia sugiere una nocién de la realidad segun la cual existe
un orden subyacente a los fenémenos fisicos (la realidad fundamental) y diferente a los mismos,
donde todo se mantiene unido, y la fragmentaciéon -rasgo fundamental de nuestra experiencia
cotidiana- sobre todo manifestada en la diferencia entre mente y materia resulta insustancial. Esta
concepcién de la realidad encuentra un marco tedrico en una cierta comprensién de la teoria del
monismo de doble aspecto (MDA), la cual parece introducir una visién de la realidad que hace
posible la comprensién de lo que revela el fenémeno mistico. Segun esta teoria, la realidad
fundamental (estado déntico) resulta inaccesible seglin nuestros medios de observacién ordinarios.
De modo que solamente podemos acceder a la forma parcial o local en que llega a manifestarse a

través del mundo fenoménico: lo mental y lo fisico (estados epistémicos).

Palabras clave: realidad fundamental, experiencia mistica, monismo de doble aspecto, dualismo mental

y fisico, orden subyacente.

Abstract

The mystical phenomenon is understood as a profound and bordeline experience of reality, where

160


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3111
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3111
https://orcid.org/0009-0006-0320-3585
mailto:jorgepacheco.fuenzalida@gmail.com

@ @@ REVISTA DE FILOSOFfA UCSC

ISSN 2735-6353 Versién en linea Universidad Catdlica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosoffa
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3111 Vol. 24, Ne 2, 2025, pp. 160 - 180

the human being reaches a state of consciousness such that it transcends the ordinary concepts with
which we understand the world. This experience suggests a notion of reality according to which
there is an order underlying physical phenomena (fundamental reality) and distinct from them,
where everything is held together, and fragmentation - a fundamental feature of our everyday
experience - especially manifested in the difference between mind and matter - is insubstantial. This
conception of reality finds a theoretical framework in a certain understanding of the theory of
double aspect monism (DAM), which seems to introduce a vision of reality that makes possible the
understanding of what the mystical phenomenon reveals. According to this theory, fundamental
reality (ontic state) is inaccessible according to our ordinary means of observation. Thus, we can
only access the partial or local form in which it manifests itself through the phenomenal world: the

mental and the physical (epistemic states).

Key words: Fundamental reality, Mystical experience, Double-aspecto monism, Mental and physical
dualism, Underlying order.

1. Introduccién

El fenémeno mistico habla sobre un contacto con Dios, el Absoluto o lo més profundo que
existe, explicado conforme a los términos propios de cada sistema de creencias. Desde principios
del siglo XX comienza a llamar la atencién porque parece ser una experiencia presente en todas las
religiones, siendo de interés para estudiosos de las ciencias religiosas, religion comparada y
psicologia de la religién'. No obstante, de todas las inquietudes que pudo suscitar la experiencia
mistica, la que interesard a continuacién es aquella referida a la nocién de realidad fundamental.
Esta se comprende como la pregunta por la naturaleza Gltima de la realidad. Entonces, lo que se
propone a continuacién es entender lo que la experiencia mistica nos dice sobre la realidad
fundamental, porque en efecto, si el misticismo se trata de una experiencia de la realidad en su

aspecto ultimo, cabe preguntarnos qué puede decirnos sobre esto mismo.?

Las posturas filoséficas que han intentado dar respuesta a esta inquietud son —agrupadas

"' Ver Las variedades de la experiencia religiosa (James, 1902); Misticismo (Underhill, 1911); Lo Santo (Otto, 1917); Las
dos fuentes de la moral y la religion (Bergson, 1932); Filosofia perenne (Huxley, 1945)

? No forma parte de este trabajo desarrollar una defensa sobre el valor epistémico de la experiencia mistica para
responder a la pregunta por la realidad fundamental, sin embargo, es necesario mencionar el asunto. Ciertamente se
trata de un tema debatible para la filosoffa del misticismo y la epistemologfa. No obstante, existen respuestas filoséficas
afirmativas a la interrogante. Entre las mds relevantes tenemos el “enfoque de la practica doxdstica” y el “argumento de
la experiencia”. Ambas tratan de argumentar que las experiencias religiosas y misticas tienen autoridad cognitiva y
ademds, que ambas valen como evidencia (Forrest, 2021). William Alston vy los filésofos de la llamada “epistemologfa
reformada”, asi como Richard Swinburne entre otros, se han encargado de llevar a cabo esta defensa.

Lo que aqui se sostiene es que formamos creencias y las evaluamos epistémicamente a partir de un sistema socialmente
establecido. As{ como también las anulamos (Gellman & Jones, 2022). Por tanto, se trata de una racionalidad prictica
que nos asegura que es epistémicamente confiable basarnos en experiencias, en este caso misticas. Esto es y ha sido
debatible, sin embargo, el trabajo descansa en esta defensa y nos bastard para tomar como veridico el valor epistémico
de la experiencia mistica, conforme al objetivo propuesto.

161


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3111

@ @@ REVISTA DE FILOSOFfA UCSC

ISSN 2735-6353 Versién en linea Universidad Catdlica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosofia
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3111 Vol. 24, Ne 2, 2025, pp. 160 - 180

en teorias fundamentales— el dualismo (de sustancias), materialismo, idealismo, monismo neutral
y monismo de doble aspecto. Si bien las proposiciones de mds de alguna de estas teorias pueden
servir para entender lo que nos revela la experiencia mistica sobre la naturaleza tltima de la realidad?,
este trabajo profundizard en el monismo de doble aspecto (MDA). Este establece que en un sentido
fundamental, la realidad es una sola, sin embargo se manifiesta de dos formas diferentes: como algo
fisico 0 como experiencia consciente. A partir de este modelo formal se cree que podemos entender

lo que revela la experiencia mistica sobre la realidad fundamental.

En base a lo anterior, el objetivo de este articulo es exponer los argumentos que permiten
establecer que el MDA proporciona un marco tedrico coherente con lo que revela el fenémeno
mistico, concebido como una experiencia profunda de la realidad capaz de revelar la naturaleza

tltima o fundamental de la realidad.

2. Misticismo
2.1. Conceptualizacién

La experiencia mistica podemos entenderla, ante todo como una experiencia humana
privada, donde el mistico logra una supuesta conciencia que no es sensorial, o en dltimo caso una
experiencia sensorial pero no estructurada, la cual le permitiria al mistico conocer aspectos de la
realidad a los cuales no tendria acceso por otros medios (Gellman & Jones, 2022). Se trata por
tanto de una experiencia interior, que tiene lugar

En un nivel de conciencia que supera la que rige en la experiencia ordinaria y objetiva, de la unién

-cualquiera que sea la forma en que se la viva- del fondo del sujeto con el todo, el universo, el

absoluto, lo divino, Dios o el Espiritu. (Velasco, 1999, p. 23)

Asi, lo mis fundamental de la experiencia mistica es que es una experiencia donde la persona
se ‘encuentra’ con la divinidad, lo Absoluto o finalmente lo mds profundo que existe. Esto tltimo
podemos entenderlo conforme a la terminologia propuesta por Rudolf Otto y posteriormente Juan
Martin Velasco. En efecto, aquello con lo que se encuentra el mistico es lo mismo que Otto ha
designado como una realidad ‘absolutamente otra’, algo completamente diferente a todo lo
conocido y desconocido y por tanto totalmente trascendente (Velasco, 1978, p. 123; Otto, 1917,
p- 217). En la misma linea, Velasco sitGa lo Sagrado como ese mundo que comprende al sujeto
religioso y su actitud, mientras que el ‘Misterio’, siguiendo la misma descripcién de Otto,* dird que
es el elemento principal de lo Sagrado, es

el nombre para la divinidad en el que todas las formas de la misma coinciden y, por tanto, aquel en

el que se reconocerdn todos los sujetos religiosos; aquel que resume y explica la nueva forma de ser

7 Témese como ejemplo la defensa del dualismo de sustancias de Richard Swinburne, la defensa del idealismo y
panpsiquismo de Bernardo Kastrup o las formulaciones clésicas y modernas del monismo neutral como se menciona
en las nota 17

* véase Lo Santo, cap. V, pp. 40-48

162


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3111

@ ®@ REVISTA DE FILOSOFfA UCSC

ISSN 2735-6353 Versién en linea Universidad Catdlica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosoffa
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3111 Vol. 24, Ne 2, 2025, pp. 160 - 180

que reciben los objetos afectados por lo sagrado. Es, en una palabra, el ¢je, el centro, la raiz de este
dmbito de lo sagrado. (Velasco, 1978, p.125)

El término Misterio, por tanto, tal como lo ocupa Otto y Velasco resulta relevante, porque
gracias a él podemos conceptualizar aquella realidad con la que se encuentra el mistico en su
experiencia, evitando caer en una generalizacion errada, y ademds, es capaz de encerrar todas las

descripciones que las diferentes tradiciones han hecho sobre la misma.

Diremos entonces, que a partir de la nocién de Misterio utilizada, es sencillo caracterizar
aquello con lo que se encuentra el mistico. Esto es, “la Presencia de la Absoluta trascendencia en la
mds intima inmanencia de la realidad y la persona” (Velasco, 1978, p.126). En otras palabras, es
aquella realidad totalmente diferente a la del ser humano, la cual, por lo mismo le es imposible
explicar; pues se impone sin que la persona sea capaz de aplicar alguna categoria que conozca. Por
tanto, se trata de un orden completamente diferente a todo lo demds, es por eso que Otto le ha

designado como ‘lo absolutamente otro’ (das ganz Andere) (Otto, 1978, pp. 25-27).

Ante esta realidad ‘absolutamente otra’, Otto (1917, p. 91) sostiene que la experiencia
mistica es una forma de contacto inmediato e intuitivo con ella, donde persiste el sentimiento de

unidad y la anulacién del yo.

2.2. Tipologia y la experiencia introvertida

Dentro de lo que se considera diversos ‘tipos de mistica™, la clasificacién més reiterada es
en torno a experiencias misticas introvertidas y extrovertidas, lo cual conduce a una conciencia
introvertida y extrovertida respectivamente (Otto, 1932). Existen otras formas de clasificacién, sin
embargo, se diferencian en virtud de otros factores que, para los fines de esta investigacion, resultan
menos importantes. Asi también, es fundamental considerar la distincién introvertida-extrovertida,
puesto que en las caracteristicas que las separan pueden encontrarse datos fundamentales sobre la

visién de la realidad dltima.

La experiencia extrovertida es conocida porque en ella el mistico mantiene la diferenciacién
con la Unidad que contempla, es decir, se trata justamente de aprehender la Unidad de todas las
cosas a través de la multiplicidad del mundo fenoménico que es dado en la vida interior o conciencia
del mundo (Jones, 2016; Stace, 1960, p. 79). Aqui la realidad fundamental es un principio personal

descrito con los nombres de las religiones donde aparece, esto es, en las versiones ortodoxas del

> Debemos tener total claridad y transparencia en aceptar que aquello que establezcamos como ‘la visién de la realidad
seglin la experiencia mistica’ se sostendrd en experiencias inevitablemente subjetivas, lo cual conlleva un problema y
una clara limitacién: penetrar en la experiencia mistica de otro sujeto, asi como en la mente de cualquier sujeto mientras
estd teniendo una experiencia cualquiera, es imposible. De modo que la visién general de la realidad que buscamos,
implica inevitablemente acudir a las interpretaciones que los misticos han hecho de sus experiencias misticas subjetivas.
Esto es posible debido a que con frecuencia los misticos no se limitan solamente a describir sus experiencias, sino que
han hecho verdaderas inferencias filoséficas sobre temas como la naturaleza dltima de la realidad, la naturaleza de Dios
o su equivalente, entre otros (Ver Stace, 1960, p. 18; 31)

163


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3111

@ @@ REVISTA DE FILOSOFfA UCSC

ISSN 2735-6353 Versién en linea Universidad Catdlica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosofia
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3111 Vol. 24, Ne 2, 2025, pp. 160 - 180

cristianismo, judaismo e islam. Las experiencias misticas espontdneas suelen ser extrovertidas, pues
los ejercicios destinados a obtener experiencias misticas nunca son para alcanzar este tipo de
experiencia, no obstante, su impacto puede ser igualmente enorme en la vida del mistico (Merkur,

1999, p. 60).

La experiencia introvertida suele describirse como la experiencia de un monismo universal.
Se trata de la experiencia mistica mds comun. En ella no hay distincién ni multiplicidad, por tanto,
desaparece la separacién entre objeto y sujeto. Esto quiere decir que la realidad fundamental es un
principio impersonal respecto al cual el mistico resulta ‘absorbido’, perdiendo asi su individualidad
e identidad, tratdndose por tanto de una experiencia monista (Underhill, 1911, p. 275; Stace, 1960,
p. 111). Habitualmente, los misticos han entendido que esta Unidad indiferenciada mantiene una
semejanza o correspondencia con el alma humana, lo mds profundo del ser humano, de modo que
la “absorcién’ se produce en el alma (Eliade, 1978, pp. 315-316). Entendida asi, es la experiencia
descrita en el hinduismo, el neoplatonismo, la cdbala en el judaismo, el sufismo heterodoxo y otros

casos particulares.®

Ambos son tipos de experiencias universales, es decir, estdn atestiguadas en diferentes
contextos histéricos (Otto, 1932). Es asi como parece ser que los misticos de ambos tipos toman
diferentes vias para un mismo fin. Esta finalidad seria percibir la Unidad tltima, Uno, Absoluto,
entre otros, y el camino que toma el mistico extrovertido consiste en utilizar sus sentidos fisicos
para percibir la multiplicidad de objetos materiales externos a la luz transfiguradora de esta Unidad
ultima, y de este modo percibe la vida universal del mundo. El mistico introvertido, en cambio,
cierra sus sentidos fisicos y de esta forma va borrando de su conciencia toda la multiplicidad de
sensaciones e imdgenes mentales, quedando s6lo con su propio ego, y sélo una vez ahi percibe la
Unidad dltima y su identidad con ella (Underhill, 1911, p. 280). Por tanto, la experiencia
extrovertida se vale de la multiplicidad para ver cémo estd todo unido, mientras que en la
experiencia introvertida solamente se percibe el Uno, completamente desnudo y desprovisto de
cualquier pluralidad (Stace, 1960, pp. 61-62). Esto implica que la experiencia introvertida no es
espacio-temporal, porque espacio y tiempo son condiciones de cualquier experiencia del mundo

fenoménico y, por tanto, condiciones de multiplicidad.

De las dos formas descritas, la primera es menos relevante en cuanto a su frecuencia y al
interés que ha suscitado en los estudiosos (Gellman & Jones, 2022). Segin la exposicién que los
autores hacen de la experiencia mistica extrovertida de la realidad, claramente parece hablar de un
dualismo. En este caso existe una separacién entre Dios y el ser humano hasta el final, y por tanto
existe por lo menos dos realidades diferentes: Dios y el estado mds profundo del mistico. Por lo
demds, las caracteristicas del Principio Supremo descrito en esta forma, el cual se identifica con el

Dios de cada tradicién, se pueden aplicar también al Principio Supremo de la forma introvertida,

6 Especialmente Abraham Abulafia como caso aislado en la mistica judia, Eckhart dentro del cristianismo, asi como
Buda, Santa Teresa de Jests y Ruybroeck (Eliade, 1983)

164


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3111

@ @@ REVISTA DE FILOSOFfA UCSC

ISSN 2735-6353 Versién en linea Universidad Catdlica de la Santisima Concepcién

ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosofia
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3111 Vol. 24, Ne 2, 2025, pp. 160 - 180

con la diferencia de que en este caso el mistico lo observa desde afuera, en cambio en la otra forma

se percibe a si mismo como parte de esa naturaleza fundamental.

La experiencia mistica introvertida de la realidad es, en cambio, la versién mds interesante
para los propésitos de esta tesis. Existen ademds algunos motivos que parecen apoyar la relevancia
de la experiencia introvertida para comprender el fenémeno mistico por sobre la forma extrovertida:
(I) los misticos cristianos siempre han interpretado sus experiencias introvertidas con el temor de
caer en la herejia, de modo que algunos autores han sospechado que en realidad la experiencia
extrovertida tiene eminente lugar en la ortodoxia de las religiones abrahdmicas justamente por el
rechazo a entender la experiencia mistica como una absorcién del alma del mistico por parte de
Dios (Stace, 1960, p. 83; Velasco, 1999, p. 219). En otros términos, se ha introducido la
descripcién de la experiencia mistica extrovertida sélo porque la descripcién introvertida es
condenada por la ortodoxia de las religiones abrahdmicas; (II) Si tomamos en cuenta que la
experiencia extrovertida percibe la multiplicidad de objetos mientras que en la introvertida ya no
hay distinciones, se deduce que la segunda es una maduracién de la conciencia mistica, mientras
que la primera atin serfa un punto intermedio (Gellman y Jones, 2022); y (III) la experiencia mistica
como una experiencia introvertida ha tenido mayor presencia a lo largo del tiempo y en diferentes
lugares, asi como mayor impacto filoséfico. En efecto, la literatura filoséfica sobre el misticismo
introvertido es mucho mds amplia, asi como la cantidad de casos documentados es mayor (Stace,
1960, pp. 62-63). Asi también, algunas tradiciones como la budista creen que las experiencias de
una conciencia no construida, es decir, desprovista de todo contenido conceptual, “otorga
conocimiento de la verdadera naturaleza de la realidad fenoménica, como la naturaleza
impermanente de todas las cosas” (Gellman & Jones, 2022). Esto naturalmente otorga un mayor
estatus a la experiencia introvertida en cuanto a que hace desaparecer todo concepto diferenciado.

Es por estos motivos que nos enfocaremos en ella de ahora en adelante.

2.3. Principios para discutir sobre la realidad fundamental

Con el fin de transparentar el alcance que puede tener la experiencia mistica desde su inicio,
aceptaremos como primer principio que el fenémeno mistico va més alld de una simple experiencia

sobre si mismo, por muy profunda que sea. Al respecto Stace (1960) plantea lo siguiente:

La «gran tradicién mistica» sostiene la opinién de que en la experiencia mistica introvertida el yo
individual va mds alld de si mismo para volverse uno con el yo infinito o universal. Sin embargo,
existe una tradicién mistica minoritaria que, si bien acepta como un hecho psicolégico la experiencia
introvertida, insiste en que en ella no se trasciende el yo individual. Esta tradicién no niega
necesariamente que la experiencia incluya un sentimiento de autotrascendencia, pero niega que la
autotrascendencia realmente tenga lugar. Explica el sentimiento de autotrascendencia como un

engafio. (pp. 154-155)

Por tanto, consideraremos como certera aquella tradicién que sostenga la autotrascendencia

165


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3111

@ @@ REVISTA DE FILOSOFfA UCSC

ISSN 2735-6353 Versién en linea Universidad Catdlica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosofia
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3111 Vol. 24, Ne 2, 2025, pp. 160 - 180

de la experiencia mistica. Sobre esto Otto (1917, p. 95) advierte contra la reduccién racionalista de
la experiencia mistica y critica las interpretaciones filoséficas o psicoldgicas que reducen la
experiencia mistica a estados mentales. Asi como lo era para él, tomaremos a la experiencia mistica
como una experiencia real de encuentro como ‘lo absolutamente otro’, y no una ilusién o

alucinacidn.

Aparte de poder decirnos algo sobre la realidad —en virtud de su real autotrascendencia—
debemos acordar que, en el sentido mds primordial, toda interpretacion sobre la experiencia mistica
concuerda en que aquello con lo cual se encuentra el mistico es ante todo la “‘Unidad fundamental’”.
Algo de lo cual dificilmente podremos decir mucho mds sin caer en las particularidades de las
interpretaciones propuestas. De cualquier modo,

La Unidad, el Uno, como veremos, es la experiencia central y el concepto central de todo

misticismo, de cualquier tipo, aunque pueda ser mds o menos enfatizado en diferentes casos

particulares, y a veces ni siquiera mencionado explicitamente. La Unidad se percibe o se aprehende
directamente. Es decir, pertenece a la experiencia y no a la interpretacién, en la medida en que sea

posible hacer esta distincién. (Stace, 1960, p. 66)

Es decir, debemos tomar como segundo principio este hecho: la experiencia mistica nos
conduce ante la Unidad fundamental, esa realidad absolutamente otra de Otto, la cual ha sido
entendida de diferentes maneras, algunas de las cuales incluso pueden parecer incompatibles. En
efecto, aunque no son muchas, algunas tradiciones, como la budista, parecen interpretar tales
experiencias de manera distinta, afirmando que la experiencia mistica sélo hace manifiesta la Nada
absoluta (Eliade, 1979, p. 133). Sin embargo, los conceptos de Dios, Absoluto o Nada son
finalmente similares, haciendo referencia a una realidad que carece de todas las caracteristicas que
nos proporciona el sentido comun, lo que significa que dichos conceptos sélo forman parte del

sustrato religioso que acompana al mistico (Stace, 1960, p. 240).

Por tltimo, es necesario resaltar una idea mds. Bdsicamente, la realidad a la cual nos

7 Sobre la posibilidad de una universalidad de las experiencias misticas, existe un intenso debate entre dos posturas:
esencialismo y constructivismo. El primero establece que la experiencia mistica es transversal a las diferentes religiones,
las cuales tratan de explicar el mismo fenémeno pero en los términos propios de su sistema de creencias. El segundo
declara que la experiencia mistica no puede entenderse al margen de los factores culturales y contextuales en los que
aparece, de modo que las creencias que permean al mistico acaban por darle una forma idiosincrdtica a la experiencia.
Si bien a simple vista el esencialismo se presenta como la postura que mds favorece a las finalidades de este trabajo, cae
en el error de la generalizacidn apresurada, no considera los factores contextuales y las evidentes diferencias descriptivas
entre las experiencias registradas. Sin embargo el constructivismo también incurre en el error de no reconocer las
similitudes significativas entre las experiencias misticas, lo cual es un importante indicador de que todas las experiencias
son por lo menos muy similares.

A este respecto, el trabajo asume una diferenciacién en la interpretacion de las experiencias misticas cuando plantea la
existencia de una experiencia mistica introvertida y extrovertida, sin embargo, como se pudo revisar, se argumenta a
favor de la superioridad de las primeras, y dentro de éstas, debido a que existe una importante cantidad bdsica de
elementos compartidos en todas ellas, es posible sostener una universalidad bésica de las experiencias misticas (Para esta
discusién, ver a Gellman & Jones, 2022; Velasco, 1999)

166


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3111

@ @@ REVISTA DE FILOSOFfA UCSC

ISSN 2735-6353 Versién en linea Universidad Catdlica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosoffa
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3111 Vol. 24, Ne 2, 2025, pp. 160 - 180

referimos es evidentemente diferente al mundo cotidiano. De hecho, los autores hablan
tajantemente de dos 6rdenes diferentes, en el sentido de tener unas condiciones y leyes basicas que
son diferentes. Es por eso que no es posible una descripcién de este ‘orden mistico’ que parta de
unas cualidades perceptibles de la misma (Velasco, 1978, p. 126). Stace (1960, p. 198) habla del
orden natural, para referirse al orden del espacio-tiempo, y el orden eterno, que es el del Uno
mistico. Pero, ademds, la Unidad mistica resulta ser mas profunda que el orden natural, algo en lo
cual todos los misticos concuerdan. Mds adn, para llegar al orden del Uno mistico, es necesario
dejar atrds la multiplicidad propia del mundo fenoménico, vaciarse de todo contenido empirico

para meditar sobre la pura interioridad, la cual nos conduce al encuentro con tal Unidad.

Este Ser Universal o Césmico es aquello que las religiones teistas interpretan como Dios. Es también
el Brahman-Atman de los Upanishads. Y como estd vacio de todo contenido empirico, es el Vacio
de los budistas, la nada de Eckhart, la oscuridad y el silencio que segin todos los misticos se

encuentra en el centro del mundo. (Stace, 1960, p. 240)

Y es en este sentido que esa Unidad, la cual se muestra en las experiencias misticas, es la
realidad fundamental o dltima. Por tanto, la experiencia mistica es la experiencia mds profunda
sobre la realidad que se pueda tener. Esto lo tomaremos como tercer principio para establecer

conclusiones mds elevadas.®

Finalmente, y como corolario del tercer principio propuesto, podemos agregar que
entendida segtn lo que nos revela la experiencia mistica, la realidad fundamental posee las siguientes

caracteristicas:
« Esdiferente al mundo cotidiano y fenoménico; con condiciones y leyes diferentes.

« Es o pertenece a un orden eterno, en contraste al orden espacio temporal; subyace a todo

cambio, se mantiene en un eterno presente.

« Se corresponde con la simplicidad del alma del sujeto: para llegar a él, es necesario dejar
atrds la multiplicidad propia del mundo fenoménico, vaciarse de todo contenido empirico

para meditar desde la pura interioridad.
+ Tiene un carcter impersonal.
o Esinmaterial.

« Debido al estado de hiperconciencia en que se encuentra el ser humano cuando se identifica
con él, es ‘suprarracional’®, algo entendido como superior a la mente concebida en términos

de nuestra racionalidad.

o Estd mds alld de los fenémenos, de modo que no es algo fisico ni mental.

8 Puede ser totalmente discutible para cualquier autor que esto sea directamente cierto, pero lo que interesard mds
adelante son las consecuencias que siguen de esta afirmacién.

9 Otto lo llama a-racional (Ver Otto, 1917, p. 92).

167


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3111

@ @@ REVISTA DE FILOSOFfA UCSC

ISSN 2735-6353 Versién en linea Universidad Catdlica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosoffa
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3111 Vol. 24, Ne 2, 2025, pp. 160 - 180

3. Realidad fundamental
3.1. Teorias sobre la realidad fundamental

El t6pico de la realidad fundamental lo entenderemos como una inquietud ontoldgica cuya
pregunta serfa: ;de qué tipo es la realidad? y basicamente, cuando los autores se han preguntado
tales preguntas, ha existido por lo menos una corriente de pensadores que han estimado que la
realidad no es tal como la percibimos, con lo cual introducen el concepto de realidad fundamental

para referirse a la existencia de un nivel o niveles mis profundos dentro de la realidad, aquello que
es lo ultimo existente (Tahko, 2023).

A partir de lo anterior, Diller (2021) entiende ‘lo tltimo’ en un triple sentido: (1) lo mds
real, lo metafisicamente dltimo, lo mds fundamental sobre la naturaleza de las cosas, (2) lo mds
valioso, lo axiolégicamente tltimo, es decir, que tiene un valor insuperablemente alto, y (3) la fuente
de la mds profunda satisfaccién entre todo lo que es o tal vez podria ser, en otras palabras, lo
soteriolégicamente ultimo. Para Diller, la ultimidad necesita de los tres aspectos, de modo que, en
su caso, refiere a algo religioso-trascendente. En cambio, para este trabajo, el sentido de hablar de

la realidad fundamental se basard totalmente en el punto (1).

Asi también, las posibles respuestas a la pregunta por la realidad fundamental serfan
primordialmente las mismas que Strawson (2010, p. 64) establece para el problema mente-cuerpo
(P-mc). Para dicho autor, la explicacién mds satisfactoria es monista, sin embargo, enumera cuatro

posibles posturas monistas al respecto:
- En un sentido fundamental, la realidad es sélo fisica (Materialismo).
- En un sentido fundamental, la realidad es s6lo mental (Idealismo).

- En un sentido fundamental, la realidad no es ni fisica ni mental, tal como entendemos estos
términos (Monismo neutral, aunque no coincida exactamente con el uso histérico del

término).

- En su naturaleza esencial de substancia tinica, la realidad es tanto mental como fisica, tanto

experiencial como fisica (Monismo mental y fisico).

A estas posturas, se debe agregar el dualismo entendido en su sentido cartesiano, es decir, el
dualismo de sustancias. Pero, la inquietud por la realidad fundamental implica la introduccién de
un alcance o amplitud que no estaria presente en el P-mc, puesto que esto ultimo suele entenderse
como una pregunta sobre si el ser humano es realmente una mente o un cuerpo (Strawson, 2010,
p- 60). En efecto, lo que buscamos acd es preguntarnos por la realidad en sentido general. Por tanto,

el deber ahora es entender tales posturas a la luz de la pregunta por la realidad dltima.

Si bien podria argumentarse que la realidad fundamental segin la revelacién de la

experiencia mistica podria implicar mds de una teoria al respecto, dependiendo de la argumentacién

168


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3111

@ @@ REVISTA DE FILOSOFfA UCSC

ISSN 2735-6353 Versién en linea Universidad Catdlica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosoffa
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3111 Vol. 24, Ne 2, 2025, pp. 160 - 180

y el enfoque utilizado, debemos considerar que las caracteristicas que expusimos de la realidad
fundamental segtn el fenémeno mistico dejan en evidencia el claro contraste que existe entre el
Principio Supremo, que es la realidad fundamental, y nuestro mundo (ver 2.3.). Bajo esta
perspectiva, cualquier teorfa que postule la primacia metafisica de la mente o la materia entendidas
en sentido ordinario —esto es, materialismo e idealismo— como el contenido bdsico de la realidad,
directamente debe abandonarse, pues la visién mistica implica la existencia de un tercer elemento
como el fundamental, diferente a los otros dos. Asi también la experiencia mistica proporcionaria
una visién monista de la realidad, la cual contrasta claramente con el dualismo de sustancias, que

postula la diferenciacién ontolégica entre lo mental y lo fisico.

En virtud de lo anterior, es claro que la naturaleza del Principio Supremo debe ser un tercer
elemento de naturaleza neutral en relacién a lo mental y lo fisico, cualquiera que sea el significado
que se le dé a estos términos. El Principio Supremo es una realidad subyacente, diferente a todas
sus manifestaciones mentales y fisicas, y este marco lo ofrece el monismo de doble aspecto o
monismo M&F!. Sin embargo, tal teoria se entiende en mds de un sentido, de modo que debemos

aclarar a qué nos referimos con ella.

3.2. El Monismo de doble aspecto (MDA)

El Monismo de doble aspecto (MDA)'" es una teoria filoséfica con larga data'’> que sin
embargo ha ganado gran popularidad en el dltimo tiempo sobre todo como opcién al problema
mente-cuerpo, siendo una forma de salvaguardar la realidad de lo mental frente al ataque del
reduccionismo fisicalista (Ramsey, 2022), pero también es muy interesante para reflexionar sobre
la realidad fundamental. En principio, esta teorfa establece que la realidad es al mismo tiempo
experiencial (o mental) y fisica, aunque substancialmente tnica (Strawson, 2010, p. 65). En efecto,
de manera irreductible la realidad es tanto mental como fisica, pero no como en el dualismo de

sustancias, sino que ésta serfa una sola, pero poseyendo ambos aspectos (Atmanspacher, 2014, p.

106).

Sin embargo, desde el inicio los autores advierten que se trata mds bien de una familia de

' En algin sentido también el monismo neutral proporcionaria una teorfa satisfactoria, sin embargo, dependerd de la
forma en que éste se entienda: se puede comprender como aceptando la visién ‘ambos’, segtin la cual una entidad bésica
es tanto fisica como mental, o bien como aceptando la visién ‘ninguno’, es decir, que hablamos de neutralidad cuando
una entidad bdsica no es ni mental ni fisica. Si entendemos el monismo neutral como aceptando la visién de ‘ninguno’
éste podria servir como marco explicativo de lo que revela la experiencia mistica, sin embargo esto significaria una
superposicion con la forma de monismo de doble aspecto que defendemos.

" También conocido como teorfa del doble aspecto, teorfa del aspecto dual o monismo mental y fisico (M&F), entre
otros.

'2 Ha sido desarrollado con diversas variaciones desde hace mucho tiempo, e incluso podria remontarse casi a los
origenes del pensamiento filoséfico (Velmans, 2008). Sobre esto, Atmanspacher & Rickles (2022, p. 12) mencionan a
Parménides, Platén, Plotino, Descartes, Leibniz y Spinoza. En este tltimo, se inspiraron Schelling Hegel, Kant y
Schopenhauer.

169


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3111

@ @@ REVISTA DE FILOSOFfA UCSC

ISSN 2735-6353 Versién en linea Universidad Catdlica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosoffa
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3111 Vol. 24, Ne 2, 2025, pp. 160 - 180

opiniones reunidas bajo esa etiqueta. En este sentido, es posible detectar una doble interpretacién
del concepto de doble aspecto. Por una parte, algunos autores dirdn que, seglin esta teoria, existe
una realidad subyacente que podemos captar como mental o como fisica. De modo que lo
experiencial y lo no experiencial s6lo serfan diferentes modos de presentdrsenos esta realidad
subyacente, la cual no se identifica con ninguno de ellos, sino que es neutra (Stubenberg, 2018). Es
por eso que estos dos aspectos sélo serian diferentes modos de acceder (nivel epistémico) a la
realidad subyacente (nivel 6ntico) (Atmanspacher y Rickles, 2022, p. 11). A esta postura la
llamaremos ‘MDAT’. Por otro lado, estd la interpretacion segtin la cual a nivel fundamental la
realidad es como un todo indiviso, siendo lo mental y lo fisico (por lo menos) sus dos aspectos
onticos. Es decir, la realidad es una y tal como se nos presenta, siendo en si misma tanto experiencial
como no experiencial. Segiin Atmanspacher & Rickles (2022, p.11), se trata de una importante

versién de la teorfa original. A esta postura la llamaremos ‘MDA?2’.

Por tanto, segiin el MDA1 existe una realidad neutra que subyace a los aspectos fisicos y
mentales, en cambio para el MD2 la realidad subyacente se desvanece: la realidad se compone de
dos aspectos fundamentales e inseparables: lo mental y lo fisico. Segiin Marin (2017, p.133), ésta
doble comprensién se debe a dos formas de entender los aspectos: para el MDA, existe un
monismo ontolégico con un dualismo epistémico, lo cual lo componen los dos aspectos
considerados (Atmanspacher, 2014, p. 107). Para el MDA2, los dos aspectos constituyen el cardcter
ontoldgico mismo de una cosa o de la realidad en general (Seager, 2009, p. 85). En otros términos,
para el MDAL los dos aspectos son el modo de acceder (nivel epistémico) a una realidad subyacente
distinta (nivel dntico) que no se manifiesta directamente; para el MDA2 accedemos a los aspectos

mismos (nivel éntico) que caracterizan la realidad dltima y, por tanto, si se manifiesta directamente.

Sobre la exposicién del MDA el caso de Spinoza es fundamental, no solo porque se suele
considerar como el primero en la filosofia moderna en exponer sistemdticamente la postura del
MDA (Atmanspacher, 2014, p. 106), sino porque en la interpretacién de su filosofia ya se vislumbra
los dos tipos de MDA.

En esta parte, la nocién de Substancia en Spinoza es medular, debido a que determina el
sentido de todo su sistema (Mander, 2023). En la misma linea que Descartes, Spinoza entiende a
la Substancia como aquello que para existir s6lo tiene necesidad de si mismo, porque es causa de si
mismo (Reale & Antiseri, 1992, p. 359). Bajo esta perspectiva, Spinoza dird que sélo existe una

Substancia: Dios.

En efecto, para Spinoza, todo lo que existe no fue creado de forma voluntaria por Dios sino
que por necesidad, es decir, todo procede de él, y por tanto todo es inseparable de él. De esta forma
Dios es causa inmanente y no trascendente de todo lo que existe. En su descripcién se sugiere
entonces que en la realidad lo dnico existente es Dios; todo lo que existe estd en Dios y sin Dios
nada puede ser ni ser concebido (Reale & Antiseri, 1992, p. 359).

En esta linea, Dios-Substancia manifiesta su esencia de infinitas maneras, las cuales Spinoza

170


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3111

@ @@ REVISTA DE FILOSOFfA UCSC

ISSN 2735-6353 Versién en linea Universidad Catdlica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosoffa
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3111 Vol. 24, Ne 2, 2025, pp. 160 - 180

llama atributos. Estos atributos son entidades diferentes entre si, pero no separadas, puesto que
proceden de Dios, la tnica Substancia (Mander, 2023). Con esta explicacién se distancia de
Descartes: mientras que para éste la mente (res cogitans) y la materia (res extensa) eran substancias
en sentido secundario, para Spinoza se convierten en dos de los infinitos atributos de la sustancia.
En consecuencia, para Spinoza, lo mental y lo fisico son atributos de la tnica Substancia eterna e
infinita (Goff, et. al, 2022). Por tanto, Spinoza puede establecer que todo lo que existe es divino
(Atmanspacher y Rickles, 2022, p. 8).

En conclusién, Spinoza ofrece una explicacién que sienta las bases modernas del MDA sobre
la realidad fundamental y la naturaleza de lo mental y lo fisico en relacién a Dios: éste tltimo es la
realidad fundamental, Gnica substancia existente, causa inmanente de todo lo que existe, y esta
sustancia es conocida a través de sus atributos, entre los cuales estd lo mental y lo fisico. Por tanto,
en la exposicion MDA de Spinoza, la realidad fundamental es causa inmanente a los fenémenos

cotidianos, y es en ese sentido que subyace a los mismos.

Bajo esta descripcidn es que la filosofia de Spinoza ha sido catalogada de panteista, porque
en efecto, dado que nada existe fuera de Dios, todo es Dios. Sin embargo, tal interpretacién es
problemdtica si consideramos que Dios estd compuesto por una infinitud de atributos, de los cuales
s6lo conocemos el pensamiento y la extensién. Por tanto, de la afirmacién ‘todo estd en Dios’ no
se sigue que ‘Dios se identifica con la totalidad de lo conocido, esto es, el pensamiento y la
extensiéon’. En otras palabras, lo fisico y lo mental son atributos de Dios, pero no son la totalidad
de Dios (Gueroult, 1968). Por tanto, la filosofia de Spinoza podria ser considerada un panenteismo;
la visién de que el mundo fenoménico es una parte de Dios, pero éste no queda reducido al primero,
por tanto, Dios mantendria su esencia aparte del mundo. Esta interpretacién sobre la filosofia de
Spinoza es fundamental, porque si esta es un panteismo, la filosofia de Spinoza sigue el MDA2, en

cambio, si es un panenteismo, seria un MDAL.

Un caso diferente es el de Bissell (1974), autor representativo del MDA2. Aunque se enfoca
mids bien en el P-mc, su versién del MDA2 resulta esclarecedora. Segtin ésta, el monismo de doble
aspecto consiste en que el aspecto mental y el aspecto fisico (o electroquimico) son inseparables,
siendo dos aspectos distintos de un solo proceso cerebral que podemos conocer interna o
externamente (Marin, 2017, p. 141). Por tanto, entiende por proceso cerebral aquel en el cual lo
mental y lo fisico funcionan en conjunto. Algo interesante es que, con ¢él, ya se introduce la principal
objecién al MDAL, referida a la idea de una realidad subyacente (en este caso aplicado a la relacién
entre mente y cuerpo):

:Qué evidencia hay de la existencia de este misterioso organismo u érgano «subyacente»? No basta

con postular su existencia para darle a sus atributos un «fundamento» metafisico. Si no somos

conscientes directamente de este organismo u 6rgano, sino sélo de sus «aspectos» (la mente y el

cuerpo, o el cerebro), y no podemos probar que existe, entonces no tenemos ningtn derecho légico

a afirmar que existe. (Bissell, 1974, p. 5)

171


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3111

@ @@ REVISTA DE FILOSOFfA UCSC

ISSN 2735-6353 Versién en linea Universidad Catdlica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosoffa
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3111 Vol. 24, Ne 2, 2025, pp. 160 - 180

Para Bissell, una entidad no tiene por qué ser ontolégicamente simple en su naturaleza para
ser basica, postura errénea que atribuye principalmente a Locke. En cambio, nos dice que considerar
una unica entidad o proceso bdsico con dos aspectos inseparables es una buena forma de evitar la
incertidumbre de estar frente a una realidad subyacente desconocida. En efecto, para este autor, el
misterio de los dos aspectos se resuelve al postular que el proceso fisico o electroquimico es uno de
sus aspectos, mientras que el proceso mental es el otro, de un mismo proceso cerebral, es decir, éste

es la reunién de ambos aspectos, y fuera de ellos no hay algo mds (Bissell, 1974).

Por su parte, Atmanspacher y Rickles (2022) parecen abrazar el MDAL. Para ellos, la doble
comprensién del MDA se centra en las nociones de panpsiquismo y cosmopsiquismo (29): para la
primera, el mundo se divide en partes fisicas, las cuales tienen algin tipo de conciencia o
protoconciencia. En cambio, la segunda concepcién considera que el mundo es un todo, y de él se
derivan las partes con propiedades fisicas y mentales. La primera es coherente con un monismo
compositivo (mereologia), y el segundo con un monismo descompositivo, porque se trata de
descomponer un todo previo en sus partes (33). Estos autores toman el segundo camino, pues,
segun la descripcion de su teorfa, esta

Incluye lo psicofisicamente neutro como un tertium quid del que surgen lo mental y lo fisico como

manifestaciones duales que ya no forman parte de él en primer lugar. En esta imagen, ni lo mental

en lo fisico, ni lo fisico en lo mental interactdan entre si, sino que se relacionan a través de lo

psicofisicamente neutro como origen comun. (Atmanspacher y Rickles, 2022, p. 4)

Entienden, por tanto, el tertium quid como un tercer elemento, diferente a los dos aspectos
inseparables. Esta descripcion basta para darse cuenta que los autores se inclinan por el MDA1".
Ademds de la propuesta de ambos autores, en su obra se proponen revisar otros modelos diferentes
del MDA elaborados por cientificos y psicélogos que se revisardn mds adelante. Por lo pronto, la
opinién de que la fisica cudntica podria propiciar un tipo de MDA también es compartida por otros
autores. En esta linea, John Polkinghorne (1994), fisico matemadtico y sacerdote anglicano, establece
que:

Un monismo de aspecto dual serd cierta clase de metafisica complementaria mente/materia (solo

hay una sustancia, de la misma forma que solo hay una luz); y parece posible por analogia que el

indicio de su consistencia esté en alguna indeterminacién radical que se presenta en la estructura de
la sustancia basica. Es posible que la direccién en la cual haya que buscar esta indefinicién se nos

insinGe también en la fisica moderna, porque el siglo XX ha visto la caida de la concepcién

meramente mecdnica del universo. (Polkinghorne, p. 49)

Pero esta visién debe contrastarse con la de otros autores que, a pesar de la plausibilidad del

'3 Otros autores que han desarrollado formas de MDAL1 serfan Schopenhauer y la nocién de ‘Voluntad’, Kant y la
diferencia fundamental entre el acceso epistémico a las cosas (fenémenos) y cémo son estas en si (noimenos), Velmans
y su ‘monismo reflexivo’, Fechner, Wundt y Whitehead con su filosoffa del proceso. Asi también Sayre, Chalmers y
Tegmark como representantes de un monismo neutral donde la base fundamental de la realidad la encuentran en un
dominio subyacente que trasciende la experiencia: informacién, matemdticas, proceso computacional, entre otros

172


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3111

@ @@ REVISTA DE FILOSOFfA UCSC

ISSN 2735-6353 Versién en linea Universidad Catdlica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosoffa
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3111 Vol. 24, Ne 2, 2025, pp. 160 - 180

MDA, sugieren que sélo se trata de una aproximacién general al problema. En esta linea se inscribe
Thomas Nagel (1986), para quien adoptar el MDA es mds que nada decir “a grandes rasgos, dénde
podria estar la verdad, no de decir cudl es” (p. 30). No obstante, para Nagel (1986, p. 49), cuyo
propésito es salvaguardar el estatus ontolégico de la mente frente al reduccionismo y al
emergentismo, el MDA se presenta como una buena opcién, pues, entendida en el modo MDA2,

tal teorfa rechazaria ambas concepciones materialistas.

En resumen, podemos establecer que para el MDA1 existe una realidad subyacente que no
es mental ni fisica, por tanto, cuenta con la existencia de algo mds aparte de lo mental y lo fisico.
Es la postura de Atmanspacher, Rickles y Spinoza si su filosofia es un panenteismo. El MDA2 en
cambio, elimina la idea de una realidad subyacente; en la realidad no hay nada como un ‘mds alld’,
es decir, lo mds bésico que existe es lo mental y lo fisico, y es la visién de Bissell, Nagel y Spinoza si
consideramos su filosofia como un panteismo. En consecuencia, la postura especifica que aporta un
marco tedrico a lo que revela la experiencia mistica es el MDA y su nocién de existencia de un

dominio neutral que subyace a lo fisico y lo mental como aspecto tltimo de la realidad

4. Hacia una comprensién mis especifica del MDA1

Conforme a lo anterior, el MDALI serfa la teoria filoséfica que propone una forma de
concebir la realidad en la cual es posible explicar lo que revela el fenémeno mistico. Segtin ésta, en
un sentido fundamental, existe una realidad subyacente que no es ni mental ni fisica, sino que es
de un tercer dominio, neutral, de cuya naturaleza proceden las posteriores configuraciones mentales

y fisicas. Ahora la pregunta que queda es: ;podemos decir algo mds sobre esta postura?

En primer lugar, esta concepcién de la realidad la sostiene en la actualidad Harald
Atmanspacher. Este fisico y filésofo defiende el MDAL, tal como lo revisamos en el apartado 3.2.
Su construccién de esta teoria se sustenta en los enfoques que algunos cientificos y psicélogos han
mantenido para integrar lo mental a las teorfas de la fisica cudntica. En efecto, segtin Atmanspacher
existen tres enfoques principales en esta linea: el de Pauli-Jung, el de Eddington-Wheeler y el de
Bohm-Hiley, en los cuales “los dominios mental y fisico surgen por distincién a partir de un

dominio psicofisicamente neutro concebido como un todo indiviso” (Atmanspacher, 2018, p. 21).

De los tres enfoques, al que ha tenido mds auge es el de Pauli-Jung,'* aunque el de Bohm-
Hiley resulta igual de relevante como una forma de profundizar més en la realidad fundamental a
partir del MDA que intentamos definir. Por su parte, Wolfgang Pauli, fisico, y Carl G. Jung,
psicélogo, mantuvieron una correspondencia en la cual intentaban llegar a una explicacién de la
realidad dltima que fuera comin para ambas disciplinas (Jung & Pauli, 1952), siendo asi la idea

que Atmanspacher (2014) expone:

La idea simple pero radical propuesta por Pauli y Jung sugiere un dominio de fondo del cual se

'* Denominado ‘Conjetura Pauli-Jung’

173


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3111

@ @@ REVISTA DE FILOSOFfA UCSC

ISSN 2735-6353 Versién en linea Universidad Catdlica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosoffa
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3111 Vol. 24, Ne 2, 2025, pp. 160 - 180

supone que lo mental y lo material emergen como epistémicamente distinguibles. Aunque la fisica
y la psicologia se relacionan con su base comin de manera diferente, se supone que la base misma
es de naturaleza unitaria: un dominio psicofisico neutral que no es ni material ni mental y que puede

describirse mediante un lenguaje neutral no booleano. (p. 119)

Desde la psicologia, Jung utilizaba el término Unus Mundus para hacer referencia a una
realidad dnica e indivisa que no se caracteriza como mental ni fisica (Jung & Pauli, 1952, p. 435).
Segtin Jung, la psique humana estd dividida en tres capas o niveles: la conciencia del ego, que es la
conciencia ordinaria con la cual nos identificamos cotidianamente, el inconsciente personal y el
inconsciente colectivo. Las dos tltimas no son estados ordinarios; el inconsciente personal surge
sobre todo en el suefio, y en ¢l se albergan memorias encerradas, traumas, deseos y todo aquello que
mantenemos —inconscientemente— oculto. El inconsciente colectivo, en cambio, es el nivel m4s
profundo y més primordial segtin Jung. A diferencia de los dos primeros, éste no es individual, sino
que, similar al ‘alma del mundo’, existia antes que las conciencias individuales, las cuales heredan
de la primera ciertos patrones preexistentes (Jung, 2004, p. 141). En esta linea, el inconsciente
colectivo serfa aquel nivel de realidad constituido por un conjunto de elementos psicofisicamente
neutros, a los cuales llamé “arquetipos” (Kastrup, 2021, pp. 23-25). Estos arquetipos se asemejan
al mundo de las ideas de Platén: son patrones innatos que no los conocemos directamente, pero
influyen en los otros dos niveles de conciencia inferiores, puesto que los tenemos incorporados en

nuestra personalidad.

En este punto la psicologia de Jung fue controvertida y especulativa, en cualquier caso, la
idea de fondo es que el nivel en que se encuentran los arquetipos, que es el inconsciente colectivo,
es aquel Unus Mundus, el dominio premental y prefisico, y al activarse estos arquetipos se producen
correlaciones psicofisicas entre los eventos mentales y fisicos (Jung, 2004: 154), lo cual Pauli, por
su parte, intentard explicar mediante la fisica. Empero, debido a que se trata de un nivel no ordinario
de conciencia, este

Es aprehensible mediante una especie de intuicién no discursiva y no cognitiva a la que Spinoza se

referfa como scientia intuitiva, la forma mds alta y mds deseable de conocimiento, mds alld de la

imaginacién y la razén. Tal intuicién es posible mediante experiencias inmanentes, por ejemplo, en
forma de revelaciones misticas. Las correlaciones psicofisicas son evidencia indirecta de la actividad
arquetipica, que puede extenderse hasta el Unus Mundus como la realidad dltima e indivisa.

(Atmanspacher y Rickles, 2022, pp. 9-10)

Bajo el planteamiento psicoldgico de Jung, la experiencia mistica se concibe entonces como
una forma de conocimiento —mds alld de la razén ordinaria— que permite acceder a esta base
arquetipica neutral. Ahora bien, mds alld de esta aproximacién a la teoria desde la psicologia, se
presenta una formulacién o explicacién elaborada en los términos de la fisica, y en particular desde
la mecdnica cudntica. En términos generales, Atmanspacher (2014) acude a la nocién de estado
epistémico, el acceso empirico que es posible en una medicién, como distinto de los estados énticos

que caracterizan un sistema tal como es, independientemente del hecho de observacién. Esta

174


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3111

@ @@ REVISTA DE FILOSOFfA UCSC

ISSN 2735-6353 Versién en linea Universidad Catdlica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosoffa
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3111 Vol. 24, Ne 2, 2025, pp. 160 - 180

distincién indica que
los estados nticos y sus propiedades intrinsecas asociadas se refieren al concepto holistico de realidad

y son operativamente inaccesibles, mientras que los estados epistémicos y sus propiedades

contextuales asociadas se refieren a un concepto local de una realidad operativamente accesible. (p.

114)

Lo que Atmanspacher propone es una distincién radical entre la realidad tal como la
percibimos cotidianamente y la realidad en su aspecto fundamental, siendo esta Gltima su verdadera
forma (estados dnticos), que asi resulta inaccesible segiin nuestros medios de observacién o
medicién. Solamente podemos acceder a la forma parcial o local en que llega a manifestarse a través

del mundo fenoménico (estados epistémicos).

En consecuencia, segtin la conjetura Pauli-Jung, la relacién entre mente y materia estaria
preconfigurada en un dominio neutral, el zertium quid que es premental y prefisico. Algo similar es
lo que postulaba el paralelismo, segin el cual no hay una relacién causal entre mente y materia,
sino que funcionan en una armonia preestablecida, sin embargo, aqui esa armonia se deriva de la
activacién de los arquetipos, no de la accién directa de Dios. De este modo, la correlacién entre
mente y materia seria una consecuencia derivada de esta configuracién previa proveniente del

dominio psicofisicamente neutro.

Por su parte, el fisico David Bohm estaba interesado en elaborar una interpretacion diferente
de la fisica cudntica, la cual le llevé a ir mds alld de la comprobacién propia de las ciencias,
incurriendo, por tanto, en un auténtico planteamiento metafisico (Seager, 2018, p. 2). En efecto,
en la intensa labor de formulacién de la fisica cudntica, ciertos autores han establecido que los
fenémenos cudnticos presentan una forma de holismo, lo cual hace la diferencia entre fisica cudntica
y fisica cldsica. Esto se hace evidente sobre todo cuando se realizan mediciones en ciertos sistemas

cudnticos por separado (Healey, 2018).

Lo anterior llevé a Bohm a sostener que el universo no consiste en un conjunto de elementos
separados entre si, sino que conforman un todo indivisible, pues estarian conectados a través de los
principios cudnticos de interconexién y simultaneidad entre las particulas. Esto lo establece al
considerar que su teoria estd apoyada por las conclusiones a las que nos lleva la teoria de la
relatividad de Einstein:

En una teorfa relativista hay que renunciar por completo al concepto de que el mundo estd

constituido por objetos basicos o «ladrillos». Mds bien hay que considerar el mundo como un fluir

universal de acontecimientos y procesos. (Bohm, 1980, pp. 30-31)

La interconexion, en la teorfa de Bohm, implicaba una interpretacién determinista de
variables ocultas no locales de la fisica cudntica, siendo diferente a la interpretacién de Copenhague
(Bohm, 1952, p. 166). En efecto, Bohm rechazaba que el movimiento de los electrones fuese
incierto o azaroso, como sugerian (y sugieren) los experimentos actuales en fisica de particulas. Para

el autor, los electrones siguen un camino preciso, determinado en parte por las fuerzas fisicas

175


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3111

@ @@ REVISTA DE FILOSOFfA UCSC

ISSN 2735-6353 Versién en linea Universidad Catdlica de la Santisima Concepcién

ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosoffa
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3111 Vol. 24, Ne 2, 2025, pp. 160 - 180

convencionales, pero adicionalmente determinado por otra fuerza més sutil que llamé “potencial
cudntico” (Atmanspacher, 2014, p. 106). Este potencial no depende de la intensidad de la fuerza
del campo cudntico que rodea al electrén, sino de la forma inherente, lo cual resulta ser lo realmente
fundamental, de modo que su efecto se mantiene, aunque la onda del campo cudntico se extienda

por largas distancias.

Este potencial cudntico constituye, para Bohm, un ‘orden implicado’. Se trata del dominio
ontico de la realidad que no se manifiesta porque no es accesible. Este orden es un todo indivisible,
donde el tiempo y el espacio no son fundamentales: no hay ‘localizacién’, pues las cosas no se
caracterizan por su localidad separada en el espacio-tiempo, sino que deben ser vistas como
interconectadas en la medida en que se trata de proyecciones de, o estdn ‘envueltas’ por, aquel nivel
mids profundo (Bohm, 1980, pp. 208-212). Asi también, Bohm (1980, pp. 221- 240) describe a
este orden como un flujo constante a partir del cual se configura la realidad percibida como mental
y fisica, en lo que él llamé un ‘orden explicado’, o desplegado, el cual si es epistémicamente
accesible. Segtin esta concepcidn, es posible afirmar entonces que el orden implicado se corresponde
con el holismo cudntico de cardcter premental y prefisico mencionado en la teoria de Pauli-Jung:

Este flujo (...) no es definible con precisién y, sin embargo, es previo a las formas definibles de

pensamientos e ideas que podemos ver formarse y disolverse en su flujo (...) En este flujo, la mente

y la materia no son sustancias separadas, sino que son més bien aspectos diferentes de un movimiento

tnico y continuo. Asi, podremos contemplar todos los aspectos de la existencia como no separados

unos de otros y, por tanto, terminar con la acostumbrada fragmentacién propia del punto de vista

atomistico, que nos lleva a separarlo todo absolutamente de todo. (Bohm, 1980, p. 33)

Asi también dird:

En cada nivel de complejidad habra un «polo mental» y un «polo fisico» (...) Pero la realidad mis

profunda es algo mds alld de la mente o la materia, que son s6lo aspectos que sirven como términos

para el andlisis. (Bohm, 1990, p. 17)

En consecuencia, nuestro mundo fenoménico serfa la manifestacién de aquella energia y
orden mds profundo, y por tanto mente y materia son abstracciones del flujo universal (Bohm,
1980: 86-87). Aunque esto no implica que, para ciertos fines més especificos de la investigacién
cientifica, no sea vélido tratar al mundo de manera fragmentaria, abstrayendo estos aspectos del
todo del que forman parte, sino que se trata de ser conscientes de los limites que tiene esta

perspectiva.

La teoria de Bohm se ha visto complementada por Basil Hiley (2012), un fisico matemdtico
que, utilizando el lenguaje formal de las matematicas, trabaja con un algebra pre-espacial y pre-
temporal, e intenta mostrar cémo se genera el espacio y el tiempo. Por otro lado, Bernard
d’Espagnat (2002) es otro autor que parece seguir la misma linea. A su juicio, la realidad
fundamental es un dominio primordial no fisico ni mental (al cual llama “lo Real”), inaccesible a

la experiencia empirica directa, de modo que nos estd velada. En efecto,

176


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3111

@ @@ REVISTA DE FILOSOFfA UCSC

ISSN 2735-6353 Versién en linea Universidad Catdlica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosoffa
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3111 Vol. 24, Ne 2, 2025, pp. 160 - 180

segin la concepcidn de la realidad velada, «lo real» es primario en relacién con la escisién materia-

espiritu (en otras palabras, en relacién con el surgimiento conjunto de la realidad-conciencia

empirica). (d'Espagnat, 2002, p. 518)

En el fondo, lo que Bohm y los demds autores sostienen es que la realidad fundamental,
entendida como una totalidad indivisa, nos es inalcanzable en su plenitud de forma directa, esto es,
mediante la experiencia consciente y la realidad fisica empirica, por tanto, asi s6lo podemos
alcanzarla de manera fragmentaria, lo que se logra al dividirla como mente y materia para
examinarlas luego por separado con las herramientas empiricas adecuadas a las caracteristicas locales

de cada campo de investigacion.

5. Conclusiones

La principal diferencia entre la propuesta de Jung (y Pauli) y Bohm (y Hiley-d"Espagnat)
es que, para los segundos, el dominio éntico neutral (es decir, la realidad fundamental) resulta tener
un cardcter inaccesible o velado que se desprende de su propia naturaleza. En efecto, Bohm no
propondrd la posibilidad de llegar a una descripcién final de la realidad, lo cual segin él no es
posible:

En esta actividad no hay razén evidente para suponer que hay o que habrd una forma final de

observacién (correspondiente a la verdad absoluta), ni siquiera una serie continua de aproximaciones

a la misma. Mds bien, por la naturaleza del caso, se puede esperar un desarrollo sin fin de nuevas

formas de observacién. (Bohm, 1980, p. 24)

A simple vista, lo anterior implica un alejamiento de la experiencia mistica como una forma
de conocimiento que pretende llegar a la realidad dltima. Sin embargo, en el marco de la teoria de
Bohm, la experiencia mistica puede ser entendida como cierta penetracién més profunda en la
totalidad implicada-desplegada que da cuenta de la interconexién existente en el universo sin por
ello pretender llegar a una descripcién final. De todos modos, para Pauli y Jung, el dominio éntico
estd presente de manera mds directa en el dominio epistémicamente accesible, pues parecen mostrar
una intencionalidad (y una confianza) mds evidente de conocer tal dominio 6ntico. En este sentido,
su teoria es mds propicia para rescatar la posibilidad de la experiencia mistica como una forma de

acceder a la realidad fundamental.

En consecuencia, la concepcién de la realidad fundamental en los términos de las teorfas
antes descritas es responsable de ciertas implicancias filos6ficas que le son inherentes. En este caso
se trata inevitablemente de una postura emergentista, porque establece que tanto la mente como la
materia emergen de una realidad subyacente. Esta etiqueta suele ser problemdtica para quienes estdn
comprometidos con salvaguardar la realidad dltima de lo mental frente a lo fisico, un compromiso
que ciertamente no es posible en nuestra postura. De todos modos, la emergencia también correria
para lo fisico, lo cual sugiere que la postura resultante implica un emergentismo radical, en el sentido

de que tanto las propiedades mentales como las propiedades fisicas procederian de algo que no es

177


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3111

@ @@ REVISTA DE FILOSOFfA UCSC

ISSN 2735-6353 Versién en linea Universidad Catdlica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosoffa
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3111 Vol. 24, Ne 2, 2025, pp. 160 - 180

ninguno de los dos (O'Connor, 2021). A su vez, la emergencia implica aceptar alguna forma de
reduccionismo, que aqui consistiria en que las categorias de lo mental y lo fisico se reducen a una
categoria primaria, que es la categoria que caracteriza el dominio neutral. Esta visién, al igual que
cualquier postura reduccionista, implica desechar el realismo sobre lo mental y lo fisico a un nivel
fundamental, para ser explicados como algo secundario. Todas estas consecuencias se presentan
como nuevas preguntas que se abren en la discusién y que pueden y deben ser abordadas en

investigaciones futuras.

6. Bibliografia
Atmanspacher, H., & Rickles, D. (2022). Dual-aspect monism and the deep structure of meaning.
Routledge.

Atmanspacher, H. (2018). Quantum approaches to consciousness. In E. N. Zalta (Ed.), The Stanford
Encyclopedia of Philosophy (Fall 2018 ed.).

https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/qt-consciousness/

Atmanspacher, H. (2014). Le monisme a double aspect selon Pauli et Jung. Revue de Psychologie
Analytique, 2014(1), 105-133. https://shs.cairn.info/revue-de-psychologie-analytiquel-
2014-1-page-105?lang=fr

Bissell, R. (1974). A dual-aspect approach to the mind-body problem. Reason Papers, 1.

http://www.rogerbissell.com/id 1 1aaa.html

Bohm, D. (1990). A new theory of the relationship of mind and matter. Philosophical Psychology,
3, 271-2806.

Bohm, D. (1980). Wholeness and the implicate order (1987 ed.). Kairés.

Bohm, D. (1952). A suggested interpretation of the quantum theory in terms of “hidden variables.”
Physical Review, 85, 166-193.

d’Espagnat, B. (2002). Traité de physique et de philosophie. Fayard.

Diller, J. (2021). God and other ultimates. In E. N. Zalta (Ed.), The Stanford Encyclopedia of
Philosophy (Winter 2021 ed.). hteps://plato.stanford.edu/archives/win2021/entries/god-

ultimates/
Eliade, M. (1983). Histoire des croyances et des idées religieuses (Tome I1I; Trad. 1984). Paidos.
Eliade, M. (1978). Histoire des croyances et des idées religieuses (Tome 1I; Trad. 1979). Paidos.

Forrest, P. (2021). The epistemology of religion. In E. N. Zalta (Ed.), The Stanford Encyclopedia of
Philosophy (Fall 2021 ed.). https://plato.stanford.edu/archives/fall2021/entries/religion-

epistemology/
Gellman, J., & Jones, R. (2022). Mysticism. In E. N. Zalta & U. Nodelman (Eds.), The Stanford
Encyclopedia of Philosophy (Fall 2022 ed.).

178


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3111
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/qt-consciousness/
https://shs.cairn.info/revue-de-psychologie-analytique1-2014-1-page-105?lang=fr
https://shs.cairn.info/revue-de-psychologie-analytique1-2014-1-page-105?lang=fr
http://www.rogerbissell.com/id11aaa.html
https://plato.stanford.edu/archives/win2021/entries/god-ultimates/
https://plato.stanford.edu/archives/win2021/entries/god-ultimates/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2021/entries/religion-epistemology/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2021/entries/religion-epistemology/

@ @@ REVISTA DE FILOSOFfA UCSC

ISSN 2735-6353 Versién en linea Universidad Catdlica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosoffa
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3111 Vol. 24, Ne 2, 2025, pp. 160 - 180

https://plato.stanford.edu/archives/fall2022/entries/mysticism/

Goft, P., Seager, W., & Allen-Hermanson, S. (2022). Panpsychism. In E. N. Zalta (Ed.), The
Stanford Encyclopedia of Philosophy (Summer 2022 ed.).
https://plato.stanford.edu/archives/sum2022/entries/panpsychism/

Gueroult, M. (1968). Dieu (Et/]ique I) (Trad. 1997). Aubier.

Healey, R. (2018). Holism and nonseparability in physics. In E. N. Zalta (Ed.), The Stanford
Encyclopedia of Philosophy (Fall 2018 ed.).
hteps://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/physics-holism/

Hiley, B. (2012). Process, distinction, groupoids and Clifford algebras: An alternative view of the
quantum formalism. Quantum Physics, 813, 705-750.

James, W. (1902). The varieties of religious experience: A study in human nature (1958 ed.). Mentor.
Jones, R. (2016). Philosophy of mysticism: Raids on the ineffable. State University of New York.
Jung, C. G., & Pauli, W. (1952). Naturerklirung und Psyche (Trad. 2004). Trotta.

Jung, C. G. (2004). La estructura de la psique (1927). En Obra completa de Carl Gustav Jung (Vol.

8: La dindmica de lo inconsciente). Trotta.

Kastrup, B. (2021). Decoding Jung’s metaphysics: The archetypal semantics of an experiential universe.
Iff Books.

Marin, C. (2017). La experiencia esquiva [Tesis doctoral, Universidad Alberto Hurtado].

Mander, W. (2023). Pantheism. In E. N. Zalta & U. Nodelman (Eds.), The Stanford Encyclopedia
of Philosophy (Fall 2023 ed.).
https://plato.stanford.edu/archives/fall2023/entries/pantheism/

Merkur, D. (1999). Mystical moments and unitive thinking. State University of New York.
Nagel, T. (1986). The view from nowhere. Oxford University.

O’Connor, T. (2021). Emergent properties. In E. N. Zalta (Ed.), The Stanford Encyclopedia of
Philosophy (Winter 2021 ed.).

https://plato.stanford.edu/archives/win2021/entries/properties-emergent/

Otto, R. (1932). Mysticism East and West: A comparative analysis of the nature of mysticism (B. L.
Bracy & R. C. Payne, Trans., 2016). Macmillan.

Otto, R. (1917). Das Heilige: Uber das Irrationale in der Idee des Gottlichen und sein Verbiltnis zum
Rationalen (Trad. 1980). Alianza.

Polkinghorne, J. (1994). The faith of a physicist: Reflections of a bottom-up thinker (Trad. 2007).
Verbo Divino.

Reale, G., & Antiseri, D. (1992). Il pensiero occidentale dalle origini ad oggi (Tomo II; Trad. 2010).
Herder.

179


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3111
https://plato.stanford.edu/archives/fall2022/entries/mysticism/
https://plato.stanford.edu/archives/sum2022/entries/panpsychism/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/physics-holism/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2023/entries/pantheism/
https://plato.stanford.edu/archives/win2021/entries/properties-emergent/

@ @@ REVISTA DE FILOSOFfA UCSC

ISSN 2735-6353 Versién en linea Universidad Catdlica de la Santisima Concepcién
ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosoffa
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3111 Vol. 24, Ne 2, 2025, pp. 160 - 180

Ramsey, W. (2022). Eliminative materialism. In E. N. Zalta (Ed.), The Stanford Encyclopedia of
Philosophy (Winter 2021 ed.).

https://plato.stanford.edu/archives/win2021/entries/materialism-eliminative/

Seager, W. (2009). A new idea of reality: Pauli on the unity of mind and matter. In H.
Atmanspacher & H. Primas (Eds.), Recasting reality (pp. 83-97). Springer.

Seager, W. (2018). The philosophical and scientific metaphysics of David Bohm. Enzropy, 20(7),
493. https://pmc.ncbi.nlm.nih.gov/articles/ PMC7513019/

Stace, W. T. (1960). Mysticism and philosophy. Palgrave Macmillan.
Strawson, G. (2010). Mental reality. MIT.

Stubenberg, L. (2018). Neutral monism. In E. N. Zalta (Ed.), The Stanford Encyclopedia of
Philosophy (Fall 2018 ed.). https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/neutral-

monism/
Tahko, T. (2023). Fundamentality. In E. N. Zalta & U. Nodelman (Eds.), 7he Stanford
Encyclopedia of Philosophy (Winter 2023 ed.).

https://plato.stanford.edu/archives/win2023/entries/fundamentality/

Underhill, E. (1911). Mysticism: A study in the nature and development of spiritual consciousness
(Trad. 2006). Trotta.

Velasco, J. M. (1999). El fenémeno mistico: Estudio comparativo. Trotta.
Velasco, J. M. (1978). Introduccion a la fenomenologia de la religion. Trotta.
Velmans, M. (2008). Reflexive monism. Journal of Consciousness Studies, 15(2), 5-50.

180


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3111
https://plato.stanford.edu/archives/win2021/entries/materialism-eliminative/
https://pmc.ncbi.nlm.nih.gov/articles/PMC7513019/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/neutral-monism/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/neutral-monism/
https://plato.stanford.edu/archives/win2023/entries/fundamentality/

	3.1. Teorías sobre la realidad fundamental

