@ @@ REVISTA DE FILOSOFIA UCSC

ISSN 2735-6353 Version en linea Universidad Catélica de la Santisima Concepcion

ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosofia
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3073 Vol. 24, Ne° 2, 2025, pp. 113 -128

Criticas al darwinismo desde la filosofia de la vida de Hans Jonas

Critiques of Darwinism from the Philosophy of Life of Hans Jonas

José Yanez-Gonzilez

Universidad San Sebastidn, Concepcién, Chile.

Enviado: 14/03/2025 Evaluado: 17/03/2025 Aceptado: 19/06/2025
Editora: Andrea Bdez Alarcén

Como citar: Ydniez-Gonzdlez, J. (2025). Criticas al darwinismo desde la filosofia de la vida de Hans Jonas. Revista de
Filosofia UCSC, 24(2), 113 - 128. https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3073

Resumen

El ‘organismo’ ha sido objeto de las investigaciones bioldgicas que, desde el siglo XVII, en su
mayoria, buscan dar resuelta la esencia de la vida en términos de interacciones puramente
mecdnicas. Sin embargo, existen enfoques que permiten comprender este concepto desde la
ontologia, profundizando en su naturaleza teleoldgica y contemplando un horizonte interno que
trasciende la mera iteracién mecdnica de la materia viva. En E/ principio vida, Hans Jonas se
aventura en esta problemdtica y sostiene que lo orgdnico, en su totalidad, guarda y delata principios
que lo distinguen radicalmente del resto del mundo no vivo: un modo de existir singular,
caracterizado por un frégil equilibrio entre el ‘ser’ y el ‘no-ser’, es decir, entre la autoconservacién y
la constante amenaza de la muerte. El objetivo de este trabajo es analizar el concepto de teleologia
con el que Jonas describe el fendmeno orgdnico y, a partir de ello, exponer las diversas problemdticas

y comparaciones que surgen frente a la teoria de la seleccién natural de Darwin.

Palabras clave: teleologia, ontologia, evolucion, Jonas, Darwin.

Abstract

The ‘organism’ has been the subject of biological investigations, which since the 17th century have
mostly sought to resolve the essence of life in terms of purely mechanical interactions. However,
there are approaches that allow understanding this concept from ontology, delving into its
teleological nature and contemplating an internal horizon that transcends the mere mechanical
iteration of living matter. In 7he Phenomenon of Life, Hans Jonas ventures into this issue and argues

that the organic, in its entirety, holds and reveals principles that radically distinguish it from the

113


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3073
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3073
https://orcid.org/0000-0002-8241-2169
mailto:jose.e.gonzalez.y@gmail.com

@ @@ REVISTA DE FILOSOFIA UCSC

ISSN 2735-6353 Version en linea Universidad Catélica de la Santisima Concepcion
ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosofia
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3073 Vol. 24, Ne° 2, 2025, pp. 113 -128

rest of the non-living world: a unique mode of existence characterized by a fragile balance between
‘being’ and ‘non-being,” that is, between self-preservation and the constant threat of death. The
aim of this work is to analyze the concept of teleology with which Jonas describes the organic
phenomenon and, based on this, to expose the various problems and comparisons that arise in

relation to Darwin’s theory of natural selection.

Keywords: releology, ontology, evolution, Jonas, Darwin.

1. Introduccién

En el intento de formular una ontologia del fenémeno biolégico nos encontramos con
posturas criticas al modelo mecanicista de la ciencia moderna, principalmente porque este hereda
los mismos problemas que el dualismo cldsico, a saber, ;cémo conciliar una metodologia que aborda
el mundo desde la vereda de lo absolutamente material y mecdnico con cuestiones relativas a la
experiencia vital e interior del ser humano?, o bien, ;c6mo encaja la subjetividad o la consciencia
de un ser vivo en un modelo explicativo mecanicista? Pero ademds de estas cuestiones capitales, serd
mds bien la pertinencia de los desafios que supone una ontologia de la vida la que guie nuestra
investigacion; de tal forma que se deberdn abordar cuestiones como la relacién entre materia y
forma orgdnica, su dindmica con el ambiente y otros elementos pertinentes que le compete estudiar

a la ontologia.

Al respecto, el fildsofo judio-alemdn Hans Jonas elabora su propuesta metafisica sobre el
fenémeno de la vida durante la segunda mitad del siglo XX, como resultado de una recopilacién
no sistemdtica de articulos que escribié entre 1950 y 1965, tras haber participado durante afos en
la Segunda Guerra Mundial. En el campo de batalla, la fragilidad de la vida se veia expuesta,
experiencia que marcaria profundamente su trayectoria como pensador e historiador del

gnosticismo, volteando su interés al fenémeno de la vida.

Influenciado por esa experiencia como soldado, Jonas recopilé el resultado de sus
investigaciones bajo el nombre de £/ principio vida, publicado en 1966 originalmente en inglés y
traducida al espanol en el ano 2000. En el tercer ensayo de esta obra, titulado ‘Aspectos filoséficos
del darwinismo’, el autor critica cémo Darwin acabd por completar el proyecto mecanicista iniciado
por Descartes, extendiéndolo hasta el corazén de la dindmica evolutiva de la vida. Segin Jonas
(2000), la direccién que tomaba el mecanicismo —del que bebe la teoria darwiniana— buscaba “la
reconstruccién de un posible origen [...] a partir de estados previos, y en Gltimo término a partir
de un indeterminado estado originario de la materia” (p. 62), subrayando que tal origen debia ser
necesariamente mds simple que los efectos procedentes, es decir, en el entramado mismo de la vida.
De este modo, cualquier planteamiento sobre un ens realissimum como causa primera mds ‘real’ o
‘perfecta’ se invierte: se trata ahora de buscar una explicacién simple del origen de la naturaleza,
completamente al margen de cualquier disefio previo. En sintesis, la causa ya no es mds real,

compleja o perfecta que el efecto; por lo tanto, nuestro conocimiento sobre las primeras causas de

114


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3073

@ @@ REVISTA DE FILOSOFIA UCSC

ISSN 2735-6353 Version en linea Universidad Catélica de la Santisima Concepcion
ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosofia
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3073 Vol. 24, Ne° 2, 2025, pp. 113 -128

la vida parece resolverse si nos limitamos a indagar en los origenes mds simples de su mecanismo.

Tanto bidlogos como filésofos opusieron resistencia severa frente a estas explicaciones
mecanicistas, y no serd sino hasta el siglo XIX cuando la teoria de la evolucién logra someter el
fenémeno de la vida a dicho esquema. Para Jonas (2000), una de las principales dificultades del
llamado sometimiento —y a la vez la motivacién de su propuesta— radica en que “cuanto mds
admirablemente estdn construidas esas estructuras [orgdnicas], menos posible parece concebir su
surgimiento de otra forma que en virtud de un propésito o plan” (p. 65). Esto sugiere que dichas
estructuras dificilmente podrian originarse a partir de movimientos puramente aleatorios y no

intencionados.

A diferencia de otras estructuras césmicas y relativamente permanentes, el desarrollo de los
organismos revela ante nosotros su devenir constante. Asi, del mismo modo que sabemos con
certeza que, bajo condiciones propicias, una célula germinal culminard en un organismo maduro,
también debemos considerar que, en el caso del viviente, “[el] génesis forma parte de la imagen
integra de la entidad” (Jonas, 2000, p. 65). Y de esta manera, podemos concebir un auténtico ‘plan
de crecimiento’ teleolégico que parte de las meras células germinales, puesto que “lo que «se
desenvuelve» estaba «envuelto» en la célula germinal; su potencia en esta se deriva de su acto en el
antecesor” (Jonas, 2000, p. 60).

A partir de la nocién de reproduccidn, el argumento de la causa formal se sittia mds alld del
esquema mecanicista, el cual opera exclusivamente bajo la causa eficiente. Incluso el concepto de
development o evolucién (anterior al sentido especifico que adquirird con Darwin) se oponia al
mecanicismo y suponia una forma de ontologia cldsica. Sin embargo, con Darwin se inicia un
proyecto abiertamente antiplaténico que desecha las esencias inmutables, a la par que rechaza las
causas formales y finales propias de los organismos, en favor de un mecanicismo que terminard por

extenderse a toda la naturaleza.

Frente a este panorama, Jonas defiende la reintegraciéon de la causa final en la naturaleza,
argumentando que “la exclusién de la teleologia no es un resultado inductivo de la ciencia moderna,
sino un decreto aprioristico de la misma” (Jonas, 2000, p. 55). Asimismo, reincorpora en su teoria
la distincién entre materia y forma, de tal manera que la forma conserva su identidad en funcién
de la disponibilidad de la materia, por medio del proceso metabdlico que constituye la dindmica
propia de la ontologia de lo viviente. A partir de aqui exploraremos los alcances y las criticas que
Jonas formula a la teorfa darwiniana, con mayores y menores dificultades, en el afin de reposicionar
al organismo como un ente que desborda la explicacién mecdnica de la vida y qué, ademds, posee

un horizonte teleolégico capaza de iluminar sus dindmicas y caracteristicas esenciales.

2. El problema Teleolégico-Evolutivo

Jonas (2000) sostiene que el proceso de la vida no puede ser ‘ciego’ y, en su critica a la teoria

115


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3073

@ @@ REVISTA DE FILOSOFIA UCSC

ISSN 2735-6353 Version en linea Universidad Catélica de la Santisima Concepcion
ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosofia
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3073 Vol. 24, Ne° 2, 2025, pp. 113 -128

de la evolucidn, se posiciona desde la idea de una teleologia inmanente. Afirma con claridad que
no podemos aceptar que el proceso evolutivo:
Se agote en una permutacién mecdnica de elementos indiferentes que, al seguir su curso, va
depositando sus resultados casuales en forma de especies y junto con ellas, de modo igualmente
casual da origen a las manifestaciones de lo subjetivo que se unen a los resultados fisicos al modo de

un subproducto tan enigmdtico como superfluo. (p. 13)

Jonas parece asi abogar por un relos inmanente que constituye a cada individuo orgdnico y
no s6lo a la especie humana, concibiendo una especie de continuidad ontoldgica entre todas las
formas de vida, que culmina en el humano. Y es que el cardcter “aparente” de la teleologia sélo
dejaria en suspenso la subjetividad primitiva que ya se manifiesta en las primeras formas vivientes.

En palabras de Raymond Noble y Denis Noble (2017):

El neo-darwinismo no posee las herramientas conceptuales necesarias ni siquiera para comenzar a
comprender la transicion hacia la orientacion a fines y el propésito creativo, puesto que asume a
priori que estos no existen, sino que son meramente «aparentes». Al insistir en el papel
necesariamente exclusivo del azar ciego para generar novedad, ignora el hecho de que dicho azar
debe ser —y ha sido— aprovechado por los organismos, los cuales son, por tanto, agentes activos

en su propio desarrollo y evolucién. (p. 12)

En este sentido, la tesis de Jonas critica con fuerza el cardcter “indiferente’ y ‘casual’
atribuido al proceso evolutivo dentro del marco mecanicista. Su primera objecién se dirige
precisamente a la seleccién natural, cual explica la desaparicién de las formas menos aptas, pero no
necesariamente aclara cémo surgen nuevas formas. Juan Jests Gutierro (2022), explora esta misma
idea al mostrar cémo la seleccién natural reemplaza el puesto de la teleologia, con el azar como
factor prioritario en los mecanismos de variabilidad entre especies e intraespecie, y sin que exista
propésito alguno o fin inmanente en la vida que consagre algin camino determinado. En sus
palabras:

La seleccion natural elige entre los materiales que le son ofrecidos, sin embargo, el surgimiento de

nuevas formas «queda enteramente en manos del juego arbitrario de las desviaciones del modelo».

De este modo, el progreso se produce por el infortunio, el ascenso por el azar. (p. 60)

A partir de esta interpretacién, cabe preguntarse, como lo hace el propio Jonas (2000):
“scudl es la respectiva proporcién causal de la variabilidad y de la seleccién?” (p. 75). Es decir,
scudntos elementos son responsables de generar la variabilidad y cudntos otros determinan el papel
de la seleccién natural? Esto cobra especial relevancia si consideramos que la seleccién natural asume
un rol andlogo al de la teleologia, en tanto parece dirigir el proceso evolutivo hacia ciertas
direcciones, aunque opere sin un fin intrinseco o extrinseco. Y si bien podemos aceptar que la
variabilidad genética surge de mutaciones y otras alteraciones de cardcter primordialmente
estocdstico, lo cierto es que la seleccidon natural, aunque carece de un propdsito consciente, ‘decide’

cudles variaciones resultan favorables o desfavorables segtin su adaptabilidad al entorno.

116


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3073

@ @@ REVISTA DE FILOSOFIA UCSC

ISSN 2735-6353 Version en linea Universidad Catélica de la Santisima Concepcion
ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosofia
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3073 Vol. 24, Ne° 2, 2025, pp. 113 -128

Asi, si la seleccién natural no crea variaciones —como enfatiza Jonas—, si ‘decide’ sobre
ellas y actiia como si guiara el proceso, lo que la convierte en un sustituto funcional de la teleologfa,
en la medida en que favorece ciertas direcciones evolutivas por su propia naturaleza eliminativa.

Esto introduce la idea de un ‘progreso’ observable, entendido en términos de adaptacién.

Para comprender este panorama darwiniano desde las reflexiones de Jonas, es necesario
observar cémo la teorfa de Darwin establece que la variabilidad surge de las mutaciones
contingentes del organismo, mientras que la seleccién natural opera a nivel del entorno, el cual
favorece algunas caracteristicas adaptativas por sobre otras. Sin embargo, para Jonas, la variabilidad
se asienta sobre la inestabilidad inherente a la naturaleza, mientras que la seleccién natural se
fundamenta en “el hecho de que la vida se encuentra constantemente sometida a prueba entre las

alternativas de ser y no ser a ella inmanentes” (Jonas, 2000, p. 75).

En este sentido, la evolucién darwiniana, aunque determina qué caracteristicas resultan
ventajosas en un entorno particular, no es creativa en si misma, sino mds bien reductora: ‘favorece’
eliminando. Selecciona entre las variaciones existentes, pero no las origina. Por ello, Jonas (2000)
sostiene que “su naturaleza propia [es] un sustitutivo negativo de la teleologia: explica la
desaparicién, no la aparicién de formas; reprime, pero no crea” (p. 75). Asi, aunque el mecanismo
actda bajo criterios que “por mecdnicos que sean, con todo favorecen el «progreso» en ciertas

direcciones” (Jonas, 2000, p. 75), dicho progreso carece de un fin intencional o intrinseco.

Para Darwin, las variaciones —o formas— emergen del ‘juego arbitrario de las desviaciones
del modelo’, a las que posteriormente denominamos ‘malformacién’ o ‘mejora’, segin los efectos
que produzcan en relacién con la seleccion. Pero en el fondo, esta variabilidad no contiene en si
misma ningdn criterio propio: serd la teoria darwiniana la que, segtin Jonas, forzard a etiquetar tales
desviaciones como ‘malformaciones’ o ‘mejoras’ solo a posteriori. Esto conduce a lo que Jonas
denomina ‘la paradoja del progreso por el infortunio’: el progreso, entendido como la aparicién de
formas cada vez mds aptas para la supervivencia, surge del azar y la pura contingencia, es decir, de
un proceso no dirigido por propésito ni plan alguno. Y ahi precisamente se instala la paradoja:
;cé6mo puede una idea de progreso evolutivo —concebida como el surgimiento y adaptacién de

formas mds idéneas para sobrevivir — provenir del azar y la contingencia mds absoluta?

Siguiendo su argumentacién, Jonas (2000) observa que la creacién de formas atribuida a la
variabilidad procedente de alteraciones genéticas se convierte, en realidad, en una manifestacién de
“inestabilidad”, dado el cardcter azaroso de las mutaciones y de la variabilidad genética que estas
producen. Este punto es clave para comprender la critica que Jonas (2000) dirige a la teoria de la
evolucidn, pues le acusa de postular un falso progreso evolutivo, precisamente debido al cardcter
puramente eliminativo de la seleccién natural. En sus palabras, la teoria de la variabilidad genética
por alteraciones “finge poseer creatividad” (p. 75), ya que todo sistema genético que funcione

fielmente como trasmisor de herencia debe tener como ‘virtud esencial’ la estabilidad.

En este sentido, las mutaciones son una perturbacién de esa estabilidad, que compromete

117


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3073

@ @@ REVISTA DE FILOSOFIA UCSC

ISSN 2735-6353 Version en linea Universidad Catélica de la Santisima Concepcion
ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosofia
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3073 Vol. 24, Ne° 2, 2025, pp. 113 -128

la transmisién regular del patrimonio hereditario. Y si tales perturbaciones provienen de fuerzas
externas —como la radiacién— significa que han logrado “atravesar las barreras estabilizadoras del
sistema” (Jonas, 2000, p. 76), por lo que deberian considerarse, en el fondo, como una ‘averia
mecdnica’. Dado que sus efectos se manifestardn en un organismo descendiente, lo “Gtil’ o ‘indtil’
que pueda llegar a ser esa mutacion resulta indiferente al hecho de que, para el organismo original,
dicha mutacién constituye una malformacién, una desviacién ‘patoldgica’ respecto de la norma.

De ahi la contundente sentencia de Jonas (2000):

El elevado grado de organizacién alcanzado por todo animal o por el hombre se revelaria como una
& &
gigantesca monstruosidad en la que ha venido a parar la ameba original a consecuencia de una larga

serie de enfermedades. (p. 76)

Independiente del valor que pueda atribuirse a la nueva forma adquirida por el organismo,
si la teoria evolutiva estuviese en lo correcto tal como estd formulada, resultaria imposible distinguir
lo ‘patolégico’ de lo ‘enriquecido’. Ambos serian criterios externos a la esencia de la variabilidad
genética. Lejos de ser un indicativo de progreso, la variacién deberia entenderse entonces como un
proceso marcado por la ‘inestabilidad’. Bajo esta perspectiva, todo aquello que conduzca a
alteraciones genéticas no es mds que un accidente cuya cualidad dafiina o beneficiosa “(y que sea
dafina es ciertamente la regla general) solamente se decida post hoc en la loteria de la seleccién
natural” (Jonas, 2000, p. 76). Siendo asi, toda forma que ha ayudado a un organismo a sobrevivir
es, en realidad, el resultado de una variedad anormal indistinguible de las formas no aptas para su
sobrevivencia. Y entonces, cabe preguntarse: ses realmente capaz una biologia mecanicista de dar

cuenta plena del fenémeno de la vida?

Sin embargo, la primera parte del argumento de Jonas representa solo un lado de la
discusién, pues Stephen Jay Gould también se hace cargo del problema y plantea que la seleccién
natural fue concebida por Darwin como una auténtica fuerza creativa. Gould (2004) sostiene que
los proponentes de la teologia natural predarwiniana, como William Paley (1803), mantenian una
visién negativa de la seleccién natural, entendiéndola tGnicamente como un mecanismo de
preservacién mediante la eliminacién de los inadaptados. En sus palabras, “en esta formulacién
negativa, la seleccién natural actuaba solo para preservar la constancia del tipo a base de eliminar
las variantes extremas y los inadaptados que amenazaban con degradar la esencia de la forma creada”
(Gould, 2004, p. 164). Esta concepcién del problema es profundamente creacionista, pues para
sostener que la seleccién natural operaba eliminando las variantes inadaptadas, se requeria aceptar
previamente que cada especie fue creada por Dios, o alguna entidad trascendente, en su forma
actual, y sin pasar por un proceso gradual de evolucién. Por el contrario, Jonas se perfilaria, en
palabras del propio Gould, como un ‘evolucionista no darwiniano’ —al igual que figuras como C.
Lyell (1860) o E.D. Cope (1887)—, dado que acepta que los organismos evolucionan, pero
considera que la seleccién natural actia exclusivamente como un verdugo que elimina a los no

aptos, atribuyendo a otras fuerzas o causas la creatividad que da origen a lo apto.

118


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3073

@ @@ REVISTA DE FILOSOFIA UCSC

ISSN 2735-6353 Version en linea Universidad Catélica de la Santisima Concepcion
ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosofia
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3073 Vol. 24, Ne° 2, 2025, pp. 113 -128

Para comprender adecuadamente el planteamiento de Gould, cabe explorar el contexto en
el que se desarrollaba esta discusién. Existia, en efecto, una paradoja en el argumento central de
Darwin que dificultaba a sus contemporineos —y probablemente también a Jonas—aceptar que la
seleccién natural es una fuerza positiva. Gould (2004) formula esta paradoja de la siguiente manera:
“si la seleccidon natural no puede hacer otra cosa que escoger entre variantes originadas por otros
medios, ;cémo puede afirmarse que es una fuerza «progresiva», o «creativa», o «positiva»?” (p. 166).

Y Darwin consigue resolverla clarificando tres requerimientos e implicaciones:
1) La naturaleza de la variacién.
2) La tasa y continuidad del cambio.
3) El significado de la adaptacion.

Ademds, estos tres requerimientos sefnalados por Darwin deben entenderse bajo dos

condiciones adicionales:

1. Que no haya ningin factor en la provisién de materia prima (esto es, las fuentes de
variacién) que imparta direccién al cambio evolutivo; y 2. que el cambio proceda mediante una
larga e imperceptible serie de pasos intermedios, cada uno supervisado por la seleccién natural, de
manera que la «creatividad» o la «direccién» puedan surgir por la suma de incrementos pequenos

(Gould, 2004, p. 166).

De esta forma, Darwin sostiene que, aunque la seleccién natural no genera nuevas
variaciones, si determina cudles de ellas serdn preservadas en la poblacién. Al favorecer ciertas
variaciones y descartar otras, la seleccién natural puede encauzar el desarrollo de caracteristicas
complejas y adaptativas. Este proceso puede ser calificado como ‘creativo’ en la medida que confiere
forma y direccién a la evolucién, dando lugar a la aparicién de nuevas especies y adaptaciones.
Siguiendo el andlisis de Gould, la seleccién natural actda como un mecanismo que preserva
diferencialmente ciertas variaciones favorables, configurando asi una ‘regién sesgada’ dentro de la
‘esfera isotrdpica de potencial’, es decir, dentro del conjunto de posibles variaciones genéticas. A
través de la acumulacién de estos pequefios cambios, la seleccién logra impartir una direccién al
proceso evolutivo, conduciendo a adaptaciones significativas a lo largo del tiempo. En palabras del
propio Gould (2004): “la seleccién natural debe considerarse ‘creativa’ (en cualquier sentido
ordinario del término) si su accién focal de preservacién y muerte diferencial puede traducirse en

la causa primaria que imparte direccién al proceso del cambio evolutivo” (p. 166).

A partir de esto, podemos concluir que la nocién de ‘preservacién diferencial” de variaciones
por obra de la seleccién natural no puede ser considerada creativa en el sentido pleno que exige
Jonas. Ello se debe a que la variabilidad genética, que constituye la materia prima del proceso
evolutivo, proviene de mutaciones aleatorias que Jonas describe precisamente como ‘inestabilidad’
o incluso ‘averias’. En este sentido, el supuesto cardcter creativo de la seleccién queda matizado,

pues depende de un trasfondo azaroso que escapa a toda direccién intrinseca.

119


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3073

@ @@ REVISTA DE FILOSOFIA UCSC

ISSN 2735-6353 Version en linea Universidad Catélica de la Santisima Concepcion
ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosofia
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3073 Vol. 24, Ne° 2, 2025, pp. 113 -128

Si la generacién de mutaciones no es dirigida, el supuesto ‘progreso’ evolutivo que surge de
estas variaciones nos obliga a considerar al menos dos interpretaciones posibles. La primera sugiere
que la seleccién natural podria encubrir una teleologia implicita en sus fundamentos, lo cual resulta
abiertamente contradictorio con el planteamiento darwiniano, ya que la ausencia de toda direccién
intencional es precisamente una condicién indispensable para que la seleccién natural sea
comprendida como un mecanismo creativo, incluso respecto de los procesos de variabilidad
genética. Si aceptdramos esta posibilidad, habria que admitir que los mismos mecanismos

generadores de mutaciones deberfan también carecer por completo de cualquier orientacion.

La segunda interpretacién, en cambio, plantea que la teleologia no serfa un atributo
exclusivo de la seleccidn natural, sino que estaria presente de forma mds radical y originaria en toda
la naturaleza de la vida. Desde esta perspectiva, incluso las dindmicas que producen nuevas formas
orgdnicas y genéticas manifiestan ya una orientacién inherente a lo viviente. Una vez generadas
estas formas, quedarian entonces sometidas al proceso eliminativo del entorno, el cual define el
papel especifico de la seleccién natural. Esto refuerza la idea de que la seleccién natural podria ser
vista como un proceso con rasgos teleoldgicos en la medida en que opera como un filtro dindmico,
guiando la evolucién hacia configuraciones progresivamente mds adaptadas. Como senala Jonas
(2000), “tan pronto existe vida, ella misma va determinando progresivamente sus propias

condiciones para el juego mecdnico de las variaciones” (p. 67).

3. Teleologia jonasiana

En la misma linea critica, Mario Bunge y Martin Mahner (2000) consideran que el
mecanicismo “resulta inadecuado aunque sélo sea porque se da de patadas con la evidencia de que
estar vivo no es lo mismo que estar muerto” (p. 166). Las propiedades emergentes asociadas a la
vida difieren del modelo explicativo mecanicista, pues la materia inerte no se organiza
jerdrquicamente, no se adapta internamente al entorno, no tiene un intercambio activo con su

medio ni tampoco se reproduce como lo hace la vida.

En este sentido, Jonas (2000) advierte que “la reduccién de la causalidad teleoldgica a la
mecdnica, por grandes que sean sus ventajas para la descripcién analitica, no ha ganado nada en lo
que respecta a la comprensibilidad del nexo mismo” (p. 41) entre ambas dimensiones de lo
orgdnico. Renunciar a la comprensién teleoldgica de la vida en favor de explicaciones puramente
mecdnicas implica también renunciar a una parte de la inteligibilidad del mundo. No pretendemos,
sin embargo, desechar la explicacién mecdnica de los fendmenos vitales, pero si subrayar que existen

s6lidos argumentos para considerar su insuficiencia.

En esta linea, Bunge y Mahner (2000) proponen lo que denominan ‘biosistemismo’, una
tesis que sostiene que “los seres vivos, aunque compuestos de subsistemas fisicoquimicos, tienen
propiedades emergentes, en particular leyes, de las que sus componentes carecen” (p. 166). Esta

estructura sistémica emergente otorga un valor adicional a la materia viva, que la distingue de la

120


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3073

@ @@ REVISTA DE FILOSOFIA UCSC

ISSN 2735-6353 Version en linea Universidad Catélica de la Santisima Concepcion

ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosofia
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3073 Vol. 24, Ne° 2, 2025, pp. 113 -128

simple suma de sus partes. En un sentido semejante, Andres Moya (2011), sostiene que cada
componente o parte de un sistema “funciona segin su propia légica o segun las leyes que

caracterizan su nivel de emergencia” (p. 52).

Estas tesis surgen como respuestas al mecanicismo, que entiende la vida no simplemente
como si fuera una mdquina, sino como ingenieria propiamente tal. Siguiendo este argumento, el
quimico Georg Ernst Stahl ya en el siglo XVIII definia el concepto de organismo como una entidad
organizada cuyas propiedades emergentes son ajenas al resto de la materia no viva. En palabras de
Ewxeberria y Umerez (2006):

Los organismos son entidades organizadas, aunque esta organizacién a menudo se le escape a una
disciplina como la biologfa, cuya forma tipica de explicacién parte del andlisis de las entidades en
sus partes constituyentes. Esta asociacion tal vez redundante, incluso analitica, de la organizacién

con el organismo, parece estar en el propio inicio del uso del concepto de ‘organismo’. (p. 5)

A la luz de estos enfoques, puede sostenerse que la ontologia jonasiana ofrece un marco
integrador y dindmico para comprender la emergencia de los niveles jerdrquicos que configuran la
vida. Su propuesta se distingue precisamente por su capacidad para articular la teleologia con los
principios mecdnicos que subyacen a los procesos materiales. A diferencia de las perspectivas
reduccionistas, que reducen las propiedades emergentes de lo vivo a simples manifestaciones de
mecanismos fisicos, Jonas sostiene que dichas propiedades son el resultado de una organizacién
interna compleja, que salvaguarda una identidad propia: una forma orgdnica caracterizada por una

actividad incesante y autodeterminada.

Una de las cuestiones centrales que Jonas intenta esclarecer es la relacién que existe en el
organismo biolégico entre su interioridad y exterioridad. Para ello recurre a la teleologia, pero no
en el sentido kantiano de una fuerza ‘reguladora’, sino intentando situarla como fuerza ‘constitutiva’
del organismo. Asi lo destaca Francesca Michelini cuando explica el giro que introduce Jonas
respecto de Kant: “esto significa que no es un concepto explicativo [la teleologia como fuerza
reguladora], sino uno que simplemente nos permite usar una analogia remota con nuestra propia
causalidad en términos de propdsito” (Michelini, 2020, p. 145). En este debate sobre la pertinencia
y el estatuto de la teleologia, Michelini subraya con precisién el nicleo del planteamiento de Jonas,
comprendiendo la teleologfa no como un simple recurso heuristico, sino como un principio
constitutivo sin el cual no es posible dar cuenta del dinamismo, la vulnerabilidad y la autonomia

propia de lo viviente:

Es precisamente en relacién con la necesidad de la individualidad orgdnica que Jonas analiza la
dimensién teleoldgica de lo vivo. Su ser —y, por lo tanto, su propia teleologia— es la interacciéon
continua con el entorno, mediante la cual lo vivo se renueva incesantemente. La individualidad
bioldgica es algo, segtin Jonas, que debe alcanzarse en cada momento frente a la materia externa y
las limitaciones internas. La existencia del organismo se considera precisamente el resultado de la

circunstancia de estar constantemente amenazado como fin. (Michelini, 2020, p. 1406)

121


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3073

@ @@ REVISTA DE FILOSOFIA UCSC

ISSN 2735-6353 Version en linea Universidad Catélica de la Santisima Concepcion
ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosofia
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3073 Vol. 24, Ne° 2, 2025, pp. 113 -128

Para refinar ain mads la definicién de teleologia haremos una distincién entre dos maneras
en que esta puede entenderse. En términos generales, poseemos dos perspectivas: trascendente e
inmanente. La teleologia trascendente postula que la vida —y, por extension, la naturaleza— estd
orientada hacia un propdsito tltimo que trasciende su propia existencia, generalmente asociado a
la voluntad de un creador, una causa externa o a un destino metafisico predeterminado. Por el
contrario, la teleologia inmanente plantea que el fin de la vida estd contenido en su propia estructura
y dindmica interna. Segln esta visidn, la vida no existe para alcanzar un objetivo externo, sino que
encuentra su finalidad en la autoconservacidn, la autoorganizacién y la capacidad de desplegarse en
sus multiples formas. Esta concepcidn, que subraya la autonomia inherente a los procesos vitales,
describe a los organismos como sistemas cuya orientacién hacia la persistencia y la expansién emerge
de su propia naturaleza. En lugar de depender de un principio externo, la vida se configura como

un fenémeno que halla en si mismo su razén de ser.

Jonas observa que el rechazo de la teleologia responde mds a un compromiso ideolégico con
el mecanicismo que a una conclusién fundada en el andlisis de los fenémenos vitales. Para ¢él, el
mecanicismo, al reducir la vida a meros procesos fisicos-quimicos, ignora aspectos fundamentales
del fenémeno vivo, como su capacidad de autoorganizacion, su tendencia a la autoconservacién y
su relacién con un entorno que no solo lo condiciona, sino que también es transformado por su
actividad. En este sentido, puede argumentarse que la vida no puede ser comprendida plenamente
mediante las categorias de causa y efecto propias de la fisica cldsica, ya que estas carecen de los
recursos conceptuales necesarios para dar cuenta del dinamismo y la finalidad intrinseca a los
sistemas vivos. Por ello, Jonas insiste en que una comprension adecuada de la vida exige superar el
horizonte estrictamente mecanicista y recuperar una perspectiva que integre una teleologia

inmanente como rasgo esencial del organismo.

La exclusién de la teleologia ha sido histéricamente el resultado de una lucha contra el
antropomorfismo, esto es, contra la tendencia a proyectar en la naturaleza caracteristicas
propiamente humanas, como la intencién o los fines. Sin embargo, aunque esta proscripcién fue
util en su contexto original, ahora podria estar limitando nuestra comprensién de la vida y de la
naturaleza en su totalidad. Al rechazar a priori las causas finales, la ciencia moderna se ha privado
de una dimensién explicativa potencial, cuando bien podria la causa final formar parte de la bateria
de explicaciones causales aplicables a los objetos naturales. Y es que la causa final que Jonas (2000)
reivindica no es algo arbitrario o ‘antinatural’; por el contrario, representa una tendencia
profundamente familiar para la experiencia humana y cierta naturalidad para el espiritu. En sus

palabras, “es precisamente nuestra propension a la explicacién teleoldgica lo que la hace sospechosa”
(p. 59).

Para aportar claridad a la distincién de la causa final, Ignacio Falgueras profundiza en este

telos inmanente a la vida, subrayando que:

La vida orgdnica no consiste en un proceso de mediacion sino en un sistema de fines. [...] Es

122


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3073

@ @@ REVISTA DE FILOSOFIA UCSC

ISSN 2735-6353 Version en linea Universidad Catélica de la Santisima Concepcion
ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosofia
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3073 Vol. 24, Ne° 2, 2025, pp. 113 -128

corriente confundir la causalidad final, que no es espiritu ni fuerza oculta alguna sino la mds alta de
las causalidades fisicas, con el fin como destino, que si es propio y exclusivo de los espiritus [...]. La
propia ciencia actual, a medida que va desembarazdndose de sus propios prejuicios deterministas,
materialistas y mecanicistas, estd recuperando poco a poco, aunque no sin recelos y cautelas, pero al
fin recuperando, la nocién de finalidad causal o TeAos por respeto a la realidad evidente de la vida

orgdnica y del mundo fisico. (Falgueras, 1988, p. 118, citado en Ibaca, 2018, p. 29)
g y g p p

Desde otra perspectiva, algunos bidlogos sostienen que el término ‘teleologia’ no deberia
excluirse del vocabulario bioldgico, dado que ofrece un valor explicativo insustituible para entender
ciertas caracteristicas orgdnicas que poseen precisamente una naturaleza teleoldgica. Eso si, subrayan
la importancia de aclarar su significado dentro de un marco de causalidad natural y mecdnica. Asi,
Francisco Ayala, ejemplifica cdmo un proceso de equilibrio en un sistema orgdnico puede
describirse legitimamente mediante un concepto teleoldgico, en tanto orientado a la preservacion
del sistema como fin del proceso. Segtin Ayala (1998):

Las explicaciones teleoldgicas requieren que la caracteristica 0 comportamiento contribuya a la

existencia o al mantenimiento de cierto estado o propiedad del sistema. Mds adn, y éste es

precisamente el componente esencial del concepto, dicha contribucién ha de ser la razén de la

existencia de la caracteristica o del comportamiento. (p. 496)

Ayala coincide con Darwin en que la dindmica evolutiva de la naturaleza es, en esencia, un
proceso puramente mecdnico, entendiendo asi el fin de los sistemas teleoldgicos como un
mecanismo que contribuye a la preservacién o mantencién del propio sistema, asegurando para
lograr una eficacia reproductiva (Ayala, 1968). De este modo, se aleja tanto del diseno inteligente
como del vitalismo, evitando asi teorfas metafisicas que postulen finalidades externas o entidades

rectoras sobrenaturales.

Del mismo modo, Jonas no sélo critica el mecanicismo como la férmula teérica que
pretende ofrecer el mdximo sostén explicativo, sino también —al igual que Ayala— se aparta de la
creencia en quintaesencias o sustancias trascendentales encargadas de explicar la cualidad
fundamental de la materia viva. En palabras de Michelini (2020):

Como es bien sabido, Jonas también reconoce los limites y riesgos tanto del mecanicismo como del
vitalismo. Sin embargo, [...] considera al organismo vivo como una excepcién, una «sorpresa
ontoldgicar» en la historia de la naturaleza. Es cierto, de hecho, que, como lo fue para Kant, pero en
desacuerdo con Schelling, el punto de partida de Jonas es el ya existente ser organizado. Al hacerlo,
concibe una ontologia de lo vivo entendida como una alternativa tanto al vitalismo como al

reduccionismo mecanicista. (p. 144)

Por otro lado, para comprender el rechazo histérico de la teleologia, resulta fundamental
situarse en la modernidad, un periodo en el cual toda forma de experiencia interna orientada a
explicar el mundo quedd excluida bajo el paradigma mecanicista. Francis Bacon desempend un
papel crucial en este proceso al identificar la teleologia como uno de los ‘idolos de la tribu’. Criticé

la teleologia precisamente por su vinculacién con la filosofia aristotélica, considerando que esta

123


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3073

@ @@ REVISTA DE FILOSOFIA UCSC

ISSN 2735-6353 Version en linea Universidad Catélica de la Santisima Concepcion

ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosofia
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3073 Vol. 24, Ne° 2, 2025, pp. 113 -128

proyectaba caracteristicas humanas sobre la naturaleza y contaminaba asi la investigacin filoséfica.
En sus palabras: “Pretendiendo remontarse mds alld, acaba por caer mds cerca, como es en las causas
finales, que arrancan mds bien de la naturaleza del hombre que de la del universo, corrompiendo
con ello de mil modos la filosofia” (Bacon, 2000, p. 44). Asi, la teleologia fue condenada no solo
como una estrategia metodolégica inadecuada, sino también como un auténtico obsticulo

epistemoldgico que debia ser superado para avanzar en la comprension racional de la naturaleza.

Sin embargo, Jonas introduce un matiz respecto del cardcter metafisico de la teleologia o
causa final, sefalando que esta fue excluida del campo de la realidad objetiva debido a que el
‘argumento antropomdrfico’ descansaba sobre una metafisica dualista. Fue gracias a la division
cartesiana entre res extensa y res cogitans que la teleologia pasé a comparecer tinicamente en la esfera
de la res cogitans, disociada del mundo fisico, y ‘tierra natal’ reconocida por albergar fines o
propositos. Pero una vez que el dualismo se reveld insostenible para explicar la vida, el materialismo
cientifico, al quedarse con todo el dominio ontoldgico a su disposicién, ya no conté con la ‘coartada
dualista’ para justificar la expulsién de la teleologia, recayendo entonces sobre él la responsabilidad

de explicar, en términos puramente fisicos, todos los fenémenos propios de la res cogitans.

En este sentido, la critica de Bacon hacia la teleologia, —que la consideraba un ‘idolo de la
tribu’ por provenir mds de la ‘naturaleza del hombre’ que de la ‘naturaleza del cosmos’—pierde
fuerza en el momento en que el dualismo deja de sostenerse. Finalmente, serd la propia teoria
evolutiva la que contribuird a disolver la separacién entre ‘naturaleza’ y ‘hombre’, debilitando asi
las objeciones al antropomorfismo y reabriendo el problema de la teleologia en el marco de una
ontologia monista. Licidamente, Jonas (2000) formula asi el dilema dltimo que emerge de este
problema: frente al colapso del dualismo y bajo un horizonte ontolégico monista, nos vemos
compelidos a elegir entre dos alternativas radicales que determinardn nuestra comprensién de la

vida y de nosotros mismos:

Ese proceso parece entonces obligarnos a elegir entre dos tesis monistas: o bien entender la presencia
de interioridad dirigida a fines en una parte del orden fisico, a saber, en el hombre, como un
testimonio vélido de la naturaleza de aquella realidad ulterior que esa interioridad hace surgir de si
misma, y aceptar lo que ella revela en si misma como parte de la evidencia universal; o bien extender
las normas de la materia mecdnica hasta el corazén de la clase de fendmenos aparentemente
heterogéneos y desterrar a la teleologia incluso de la «naturaleza del hombre», desde la cual manché
la «naturaleza del universo», es decir, enajenar al hombre de si mismo y negar la autenticidad de la

autoexperiencia de la vida. (p. 59)

Como consecuencia de la explicacién puramente mecdnica —esto es, la segunda opcién
planteada por la cita anterior—, podemos afirmar que los sistemas arménicos vivos, que surgen sin
proposito de la naturaleza “en virtud de una fuerza ciega, es decir, en virtud del mero principio del
cambio en si y sin ningln otro principio rector que la posibilidad y la ocasién” (Jonas, 2000, p.
95), acabardn por admitir, con el paso del tiempo, como tnica forma de cambio y devenir la

repeticion. En tal escenario, todo equilibrio dindmico que contemplen se reducird a un retorno

124


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3073

@ @@ REVISTA DE FILOSOFIA UCSC

ISSN 2735-6353 Version en linea Universidad Catélica de la Santisima Concepcion
ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosofia
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3073 Vol. 24, Ne° 2, 2025, pp. 113 -128

periédico de estados idénticos. Esta problemdtica que plantea Jonas retoma el debate acerca de la
supuesta creatividad de la seleccidon natural, sosteniendo que, frente a la interpretacién de Gould
examinada anteriormente, el modelo mecanicista darwiniano no podria ser creativo y, al mismo

tiempo, excluyente de teleologia.

Esta critica de Jonas se despliega en dos momentos, especulando sobre las Gltimas
consecuencias del proceso mediante el cual operan los sistemas vivos y su mecanismo de seleccién.
El primer momento describe cémo los procesos mecdnicos de los sistemas vivos se vuelven
progresivamente mds especificos y restrictivos a medida que se repiten. Si bien, en un inicio, las
condiciones que permiten la seleccién son relativamente mds amplias, con cada iteracién el
mecanismo impone reglas mds estrictas, actuando con mayor precisién sobre qué puede ser
seleccionado y qué no. A este proceso Jonas lo denomina ‘canalizacién’ de las posibilidades de
seleccién. Cabe sefalar cierta afinidad entre este concepto de ‘canalizacién’ y la nocién de ‘seleccién
direccional’” en la teoria evolutiva, que describe cdmo ciertos rasgos son favorecidos a lo largo del
tiempo, guiando la evolucién en una direccién particular. Ambos sugieren que, aunque puede haber
variabilidad inicial, los procesos evolutivos tienden a estabilizarse en formas cada vez mds definidas

y restringidas.

No obstante, en el segundo momento, la canalizacién llega a un punto tal que las
posibilidades se tornan tan especificas que el sistema solo puede perpetuar una forma particular. En
este estadio, el sistema ya no genera nuevas configuraciones, sino que simplemente se repite a si
mismo como Unica forma de cambio, lo que resulta paradéjico, pues el devenir queda reducido a

la mera repeticién de lo ya existente. A este fenémeno Jonas lo llama ‘repeticién’.

Por lo tanto, aunque el mecanismo de seleccién en los sistemas vivos sea dindmico, no
constituye un proceso verdaderamente creativo, sino mds bien una operacién que, al reiterarse,
termina por estabilizar las formas previamente existentes. Este punto de vista podria parecer
contradictorio, considerando que el propio Jonas admite la idea de una ‘canalizacién’ evolutiva. Sin
embargo, sin el elemento teleoldgico, podria interpretarse que, aunque dicha canalizacién aparenta
conferir cierta direccién, en tltima instancia produce solo la repeticién de lo dado, limitando asi la
emergencia de nuevas formas. Mds claramente, ‘tanto la posibilidad como la ocasién se canalizan
en una direccion més y mds determinada, hasta que una vez acabado el sistema solamente admite su
propia posibilidad y representa él mismo la ocasién permanente de su realizacién, es decir, de su

repeticién como unica forma de cambio’ (Jonas, 2000, p. 96).

El dltimo argumento que exploraremos en esta investigacién sostiene que todas las
posibilidades que la vida manifiesta hoy ya estaban intrinsecamente contenidas en sus origenes. Asi
como el ser humano puede atribuir subjetivamente una finalidad a ciertos objetos, la naturaleza
también albergarfa caracteristicas teleoldgicas que el humano es capaz de reconocer como fines
objetivos. En palabras de Jonas (2000), “la posibilidad [que tiene el organismo] de hacer lo que ha

hecho estaba situada ya en su naturaleza inicial” (p. 14), entendiendo esta solo como el segundo

125


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3073

@ @@ REVISTA DE FILOSOFIA UCSC

ISSN 2735-6353 Version en linea Universidad Catélica de la Santisima Concepcion
ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosofia
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3073 Vol. 24, Ne° 2, 2025, pp. 113 -128

momento que es posible analizar, luego del enigma que significa el origen de la vida —o de aquella

naturaleza inicial.

A partir de ahi, el potencial inherente para desarrollar diferentes manifestaciones de la vida
debe entenderse como un componente integral del propio concepto de sustancia fisica. Esto implica
que no debemos concebir la sustancia como una entidad estdtica y material, sino también como
portadoras de una potencialidad intrinseca que se despliega a lo largo del tiempo, tal como plantea
Aristételes en su Fisica (II 1, 193b8). En palabras de Alejandro Vigo (2007), “la funcién especifica
de un objeto natural consiste, a juicio de Aristdteles, en la actualizacién y despliegue de aquellas

potencialidades que estdn vinculadas con sus propiedades esenciales” (pp. 111-112).

En este sentido, Jonas (1998) sostiene que la finalidad o el propésito evidente en las diversas
formas de vida deberia reintegrarse en nuestra comprension de la causalidad que opera en el estrato
orgdnico. Esto significa reconocer que los procesos fisicos que originan la diversidad y complejidad
de la vida no son meramente deterministas y mecdnicos, sino que reflejan un dinamismo constante
y una dimensidn interna capaz de fijar fines. En sus propias palabras: “la vida es un fin en si mismo,

es decir un fin que se pretende y se persigue activamente a si mismo” (p. 244).

Asi, Jonas propone incluir la potencia original de la subjetividad en el concepto universal
de sustancia fisica y, al mismo tiempo, incorporar la finalidad en el concepto de causalidad, de
modo que la teleologia opere inmanentemente dentro de la causalidad universal. En palabras de
Andreas Weber y Francisco Varela (2002), la teleologia intrinseca propuesta por Jonas reivindica al
organismo desde su base material con vistas a su horizonte interno, aceptando que “los organismos
son sujetos que tienen finalidades en funcién de valores encontrados en la realizacién de su vida”
(p. 101).

Para Jonas, la finalidad no se sitda fuera del organismo ni lo llama activamente a concretar
determinados actos o procesos; antes bien, busca explicar la ‘razén’ por la que los organismos son
como efectivamente son en su dindmica evolutiva, mediante una tendencia latente que acompana
a la materia desde sus origenes. Por ello, Jonas (1995) advierte que resulta “mds prudente hablar de

disposicidn para la meta, en vez de orientacién hacia la meta” (p. 135).

En este sentido, esta disposicién o anhelo aprovecharia las ocasiones ofrecidas por las
casualidades del universo para concretarse. Jonas (1998) aborda esta idea ejemplificando la
improbabilidad misma de la vida en la Tierra, considerando que las condiciones favorables para su
surgimiento constituyen un evento excepcional. Es precisamente ahi donde “aparece la
predisposicidn y la existencia subjetiva tiene su oportunidad. En su aprovechamiento entra entonces

en juego algo mds que la casualidad neutral” (pp. 243-244).

4. Conclusiones

Jonas destaca la profunda dialéctica implicada en el movimiento anti-antropomérfico de la

126


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3073

@ @@ REVISTA DE FILOSOFIA UCSC

ISSN 2735-6353 Version en linea Universidad Catélica de la Santisima Concepcion
ISSN 0717-7801 Versién Impresa Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosofia
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3073 Vol. 24, Ne° 2, 2025, pp. 113 -128

ciencia moderna. Inicialmente, se eliminé la personificacién mistica y, posteriormente, incluso la
teleologia impersonal, con el objetivo de lograr una explicacién mds estricta y ‘pura’ de la naturaleza.
Sin embargo, la explicacién basada exclusivamente en la causa eficiente adn dependia, de manera
inadvertida, de elementos animistas, como la representacién de fuerza, la causalidad, anhelos y

tendencias, derivadas de la experiencia personal del organismo.

Para Jonas, la eliminacién completa del animismo privé a la ciencia del terreno de
sustentacién necesario para una explicacién racional, conduciéndola finalmente a una renuncia
agnostica respecto de la posibilidad del saber entendido como comprensién de sus objetos. Este
proceso culminé en el materialismo postdualista, que renuncié a la imposicién metafisica en favor

de un modelo de naturaleza radicalmente desvitalizado.

De este modo, Jonas sugiere que solo mediante la recuperacién de una ontologia que
reconozca la unidad psicofisica y el cardcter teleoldgico inmanente de los organismos es posible
superar el estancamiento epistemoldgico y ontoldgico de la ciencia. Este replanteamiento no solo
tiene consecuencias tedricas, sino también éticas, pues implica repensar la responsabilidad humana
frente a la vida en su totalidad, comprendida ahora como un fenémeno portador de fines internos

y dotado de un valor que trasciende su mera utilidad instrumental.

Asi, el pensamiento de Jonas nos invita a reconsiderar nuestra comprension y posicién en
el mundo natural, cuestionando el paradigma mecanicista para abrir espacio a una visién mds rica
y comprometida, que logre integrar la interioridad, la finalidad y la complejidad intrinseca de lo
viviente en un horizonte ontolégico que haga justicia a la experiencia humana y a la diversidad de

formas de vida que pueblan con interioridad el universo.

5. Bibliografia

Ayala, ]. (1968). Biology as an autonomous science. American Scientist, 56(3), 207-221.

Ayala, . (1998). Teleologia y adaptacién en la evolucién bioldgica. Fondo de Cultura Econémica.
Bacon, F. (2000). 7he new organon. Cambridge University.

Darwin, C. (1859). On the origin of species. John Murray.

Falgueras, I. (1988). La nocién de sistema en Schelling. En 1. Falgueras (Ed.), Los comienzos
filosdficos de Schelling. Universidad de Mdlaga.

Gould, S. J. (2004). La estructura de la teoria de la evolucién. Tusquets.
Gutierro, J. (2022). La biologia filoséfica de Hans Jonas: Una base epistemoldgica para la bioética.

Comillas.

Ibaca, J. (2018). Adaptacion y teleologia: Un examen desde la biofilosofia de Ernst Mayr y Francisco
José Ayala [Tesis de magister, Universidad de Concepcién]. Repositorio Universidad de
Concepcién. http://repositorio.udec.cl/jspui/handle/11594/3558

127


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3073
http://repositorio.udec.cl/jspui/handle/11594/3558

@ ®@ REVISTA DE FILOSOFIA UCSC

ISSN 2735-6353 Version en linea
ISSN 0717-7801 Versién Impresa
https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3073

Universidad Catélica de la Santisima Concepcion
Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosofia
Vol. 24, No 2, 2025, pp. 113 - 128

Jonas, H. (1995). El principio de responsabilidad: Ensayo de una ética para la civilizacion tecnoldgica.
Herder.

Jonas, H. (1998). Pensar sobre Dios y otros ensayos. Herder.

Jonas, H. (2000). E! principio vida: Hacia una biologia filoséfica. Trotta.

Jonas, H. (20054). Memorias. Losada.

Jonas, H. (2005b). Poder o impotencia de la subjetividad. Paidos.

Mahner, M., & Bunge, M. (2000). Fundamentos de biofilosofia. Siglo Veintiuno.

Michelini, M. (2020). La paradoja de lo viviente: Jonas y Schelling sobre la autonomia del
organismo. Rivista di estetica, 74, 139-157. https://doi.org/10.4000/estetica.7101

Moya, A. (2011). Naturaleza y futuro del hombre. Sintesis.

Noble, R., & Noble, D. (2017). Harnessing stochasticity: How chance and purpose work together
in the living world. Biologia, 6(4), 47. https://doi.org/10.3390/biology6040047

Vigo, A. (2007). Aristételes: Una introduccion. Instituto de Estudios de la Sociedad.

128


https://doi.org/10.21703/2735-6353.2025.24.2.3073
https://doi.org/10.4000/estetica.7101
https://doi.org/10.3390/biology6040047

