
162

RECENSIONES | CRITICAL REVIEWS OPEN ACCESS

SEbaSTiÁN RoDrígUEZ ASENCio* 

*Universidad Austral de Chile, Valdivia, Chile.
https://orcid.org/0009-0008-0438-5274

© 2025, Universidad Católica de la Santísima Concepción. Este artículo se distribuye bajo los términos de la licencia 
Creative Commons Atribución-NoComercial 4.0 Internacional (CC BY-NC 4.0).
Esto permite el uso, distribución y reproducción sin fi nes comerciales en cualquier medio, siempre que se dé el crédito 
apropiado a los autores y a la fuente original.
Para más información, visite: https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.es

Recibido:
08 de noviembre, 2025
Aceptado:
10 de enero, 2026
Publicado:
26 de enero, 2026

*Autor de 
correspondencia
Sebastián Rodríguez 
Asencio
Universidad Austral de 
Chile, Valdivia, Chile.
Correo electrónico:
sebastian.rodriguez01@
alumnos.uach.cl

El Concepto de lo político. 
Autonomía política y 
Estado: pensar la política 
contemporánea desde 
Schmitt. (2025). Revista de 
Derecho de la Universidad 
Católica de la Santísima 
Concepción, 47, (162-168). 
http://doi.org/10.21703/
issn2735-6337/2025.n47.09

El Concepto de lo político. Autonomía política y Estado: pensar la política 
contemporánea desde Schmitt

The Concept of the Political. Political Autonomy and the State: Thinking about 
Contemporary Politics from Schmitt’s Perspective

ISSN 2735-6337 versión en línea
DOI: http://doi.org/10.21703/issn2735-6337/2025.n47.09

Num. 47, 2025. Página 1 de 7

Estado o Revolución. Carl Schmitt y el Concepto de lo Político, del teórico 
argentino Andrés Rosler (Ciudad Autónoma de Buenos Aires – Katz Editores, 
2023) viene a constituir un texto fundamental para discutir y proyectar el 
pensamiento de Carl Schmitt para el mundo contemporáneo. Corresponde a 
una recolección de diversos ensayos sobre “El concepto de lo político” escrito 
por el jurista alemán en 1927, donde el esfuerzo de cada uno no solo se puede 
entender como un ejercicio exegético necesario, sino que entrega claves 
necesarias para plantearse en la discusión que supone lo político en el siglo 
XXI. Rosler sostiene, por lo mismo, que el pensamiento de Schmitt defi ende 
el Estado y los derechos individuales, posicionándose frente a quienes ven al 
jurista alemán como un ideólogo más del nazismo. 

Dicho lo anterior, en el desarrollo de esta nota crítica se tratará de hacer 
diversos comentarios al trabajo de Rosler,1 reconociendo elementos que 
se consideren valiosos, al mismo tiempo que planteando interrogantes 
que suponen algunas tesis defendidas a lo largo del comentario al texto de 
Schmitt. Por lo mismo, se planteará la autonomía de lo político, con ello, la 
crítica al liberalismo, el nazismo y el marxismo, como también las cuestiones 
teológicas y la decisión en relación con el Estado, pensando, por ejemplo, ¿es 
el Estado quien decide o es el partisano? ¿o quién se opone a la autonomía 
de lo político? ¿en qué medida el liberalismo, el nazismo y el marxismo se 
relacionan en torno al concepto de lo político? Vale señalar que este esfuerzo 
no es necesariamente una crítica absoluta del trabajo, sino que entiende que 
Rosler, tomando una obra de Schmitt, dialoga con la magna producción del 
jurista y se pretende plantear algunos puntos fundamentales. 

Al inicio de la obra Rosler,2 sobre “El concepto de lo político”, señala que es uno 

1 Rosler (2023a).

2 Rosler (2023a).



163

DOI: http://doi.org/10.21703/issn2735-6337/2025.n47.09
Num. 47, 2025. Página 2 de 7

de los textos más conocidos y peor entendidos de Schmitt, y que “se trata de una obra que representa exactamente 
lo contrario del nazismo y de toda clase de totalitarismo en general”.3 Mas bien, lo fundamental se encuentra en 
elementos como la autonomía de lo político que corresponde al aparecer de la distinción amigo-enemigo como 
cuestión constitutiva de lo político, donde esta no es una creación de Schmitt, sino que “se remonta por lo menos 
hasta los orígenes del pensamiento republicano clásico”.4 

Con la recuperación de esta idea, el autor busca poner de manifiesto que Schmitt, esencialmente moderno, propone 
la distinción amigo-enemigo sin una correlativa moralización en el conflicto, como tampoco agregarle contenido 
estético o económico. Así se remite a cuando Schmitt sostiene que “el enemigo político no necesita ser moralmente 
malvado, él no necesita ser estéticamente feo; no debe emerger como un competidor económico e incluso puede 
parecer asimismo ventajoso hacer negocios con él”.5 De modo que lo político responde a un razonamiento que no 
es ni ético, ni estético ni económico, y, por lo mismo, también desempeña un papel normativo, como la obediencia 
propia de la responsabilidad política o la idea de que el antiimperialismo es inherente a lo autónomo de lo político.6

En otros términos, lo valioso del texto de Rosler7 es que pone el acento en que lo político no es necesariamente la 
idea de lucha constante o la apología de la violencia, sino que con la distinción que lo supone tiene por objetivo 
“(a) mostrar que el conflicto político es inevitable y por lo tanto (b) no debemos criminalizar a nuestros enemigos, 
para no hablar de quienes simplemente no piensan como nosotros”.8 El enemigo debe estar a nuestro nivel y, por 
lo mismo, con los mismos derechos.9 Sobre esto, en el libro se sostiene que “Quienes niegan la inevitabilidad del 
conflicto y abogan por una comunidad política all-inclusive, terminan provocando una exclusión mucho mayor de 
que surge de la tesis de la autonomía de lo político, ya que no pueden explicarse por qué tienen enemigos o hay 
gente que no piensa como ellos, o en todo caso, la única explicación que tienen es que los que no piensan como 
ellos son moral o racionalmente inferiores”.10

Este punto es fundamental, porque, por un lado, se sostiene la pluralidad externa (capítulo VI) y la exclusión 
que contiene el concepto de lo político desde la unidad política. Por otro lado, y que se denota de forma clara, 
existe una la crítica que se hace al liberalismo como a los totalitarismos tales como el nazismo y el marxismo. Lo 
político excluye estas formas políticas porque son estas las que atentan contra los derechos del enemigo desde la 
moralización del conflicto. Esto se hace reconociendo el aporte de pensadores liberales tales como Tocqueville, 
pero en especial Bejamin Constant.11

Siguiendo lo anterior, se pondrá atención en el liberalismo, al cual Rosler12 le dedica el capítulo VIII, este supone la 
negación de la autonomía de lo político, porque “busca atar lo político desde lo ético y someterlo a lo económico”,13 
porque, siendo su fundamento el individuo, es este quien decide el contenido y la medida de su libertad, por lo 
mismo, el pensamiento liberal “´circunda o ignora al Estado y la política´ o directamente incurre en la ´negación 

3 Rosler (2023a), p. 13. 

4 Rosler (2023a), p. 18.

5 Rosler (2023a), p. 58. 

6 Rosler (2023a).

7 Rosler (2023a).

8 Rosler (2023a), p. 18. 

9 Esto, en cierta medida, supone pensar la idea de conflictividad en el Ius publicum europaeum.

10 Rosler (2023a), p. 18.

11 Rosler (2023b) reconoce que la crítica a la moralización de lo político no es solo propia de Schmitt, sino que esta se encuentra, en gran 
medida, en los postulados de Constant, siendo este un cultor del liberalismo político. 

12 Rosler (2023a).

13 Schmitt (2009), p. 61. 



164

de lo político contenida en todo individualismo consecuente´ (69)”.14 Esto se entiende en tanto que el individuo no 
pelea sino solo por sí mismo, y solo confía en su causa, por lo que no existe un enemigo al cual enfrentarse; y, en 
consecuencia, es inexistente una unidad política que se plantee ante la pluralidad externa o decida en la pluralidad 
interna (capítulo V). Así las cosas, Rosler afirma que “el liberalismo es irreconciliable con toda “unidad política” 
(…) Tanto la violencia como la autoridad son entonces incompatibles con el individualismo liberal, de ahí que el 
liberalismo tienda a “desmilitarizar” y “despolitizar” los conceptos (70)”.15 Siendo el centro de todo la economía y 
la moral. 

Ahora, aunque Rosler16 fundamenta la permanencia de lo político en Schmitt, pareciera que, a pesar de que no se 
opone al individuo, si este tiene que existir, debe quedar en una posición de dependencia o vaciado de poder frente 
a un soberano ¿no se convierte en individuo en solo una función del orden estatal? En cuanto que la unidad política 
supone el orden, ¿no se está disolviendo la autonomía del individuo la cual pareciera tener inspiración kantiana? 
Esto es interesante, porque se puede hacer la relación entre la autonomía del individuo del liberalismo con los 
postulados kantianos en la “Crítica de la facultad de juzgar” la cual desarrolla que más que ser determinante, 
el individuo puede decidir entendiendo siempre que lo que haga es una contribución y nunca en relación a un 
absoluto determinado.17 Frente a eso, Schmitt está buscando la seguridad del orden apelando al absoluto, no solo 
en lo político, sino que también en lo judicial.18 ¿no está cayendo en esto mismo Rosler en su defensa de Schmitt? 
Quizás, como argumento, se podría afirmar que Schmitt, en cuanto se refiere a liberalismo, está criticando a la 
cultura política de su tiempo. 

En su edición de 1933, la cual tiene algunos cambios formales más que de contenido por la llegada al poder del 
nazismo, Schmitt no realizará cambios en determinar en su obra que lo político supone una diferencia con lo 
moral, lo estético y lo económico. Porque, en el fondo, es esto lo que permite defender la preeminencia del Estado 
(cuestión que se tomará más adelante) y los derechos individuales. A pesar de que a Schmitt se le ha considerado, 
aparte conservador, también un pensador del nacionalsocialismo, Rosler,19 de forma acertada, sostiene que al igual 
que con el liberalismo, el concepto de lo político se opone al totalitarismo nazi. En 1933 el enemigo aparece como 
otro o un extraño,20 de modo que se sostiene la autonomía de lo político, y permite que Rosler señale que “Es 
obvio que esta manera de entender lo político es absolutamente irreconciliable con el nazismo (…) en tanto que 
enemigo, el otro o extraño sigue estando a la par con aquel que no es otro o extraño. Los enemigos del nazismo, en 
cambio, eran por definición moralmente malvados y estéticamente feos, e incluso subhumanos”.21

Por lo mismo, Rosler22 encuentra que, en El concepto de lo político, aún en su edición de 1933, se sostiene los 
derechos del enemigo como otro al igual que uno, en consecuencia, no se puede correlacionar con el nazismo, 
debido a que este lo desvaloriza moralmente. Siguiendo esto, el texto de Rosler más que apologético, corresponde 
a un ejercicio de lectura fina de la exclusión que supone siempre lo político, donde el conflicto o el enfrentamiento 
está siempre como posibilidad, pero nunca está la opción de que el otro tenga que ser llamado inhumano para 
que sea político. En cuanto se habla de humanidad en el conflicto o en la guerra frente a un enemigo, se pierde lo 
político. 

14 Rosler (2023a), p. 228.

15 Rosler (2023a), p. 228.

16 Rosler (2023a).

17 Kant (1992).

18 Schmitt (2015).

19 Rosler (2023a).

20 Las cursivas son de Schmitt (Andere).

21 Rosler (2023a), p. 276. 

22 Rosler (2023a).

DOI: http://doi.org/10.21703/issn2735-6337/2025.n47.09
Num. 47, 2025. Página 3 de 7



165

En tercer lugar, vale considerar el caso del marxismo en relación a la autonomía de lo político. En sus postulados 
teológico políticos Schmitt no solo critica al liberalismo, sino que le permite llegar a una conclusión polémica, a 
decir, “el marxismo es solo un caso de aplicación del modo liberal de pensar el siglo XIX”.23 En su crítica a lo moderno, 
Schmitt entiende que hay una negación de lo político, y llega a afirmar que “mientras que el liberalismo tiende a 
negar la excepción, el comunismo tiende a perpetuarla”.24 Esto es interesante, porque lo político se moraliza en la 
medida de que el enemigo del proletariado, o sea, el burgués, es siempre entendido como un criminal a destruir de 
la faz de la tierra. Por otro lado, al igual que el pensamiento liberal, el marxismo confía en el progreso-desarrollo, de 
ahí el contenido metafísico de Marx, por lo que no hay conflicto latente o referido a grados de intensidad, sino que 
más bien “todas las luchas de la historia del mundo son concentradas en una única y última lucha contra el último 
enemigo de la humanidad, las muchas burguesías de la tierra en una única”.25 La metafísica de la inmanencia 
economicista supone un agrupamiento hasta la última batalla. Rosler26 acierta en reconocer la moralización en el 
marxismo, ya que este, luchando en nombre de la humanidad, supone que el otro no es humano ¿qué opciones 
quedan?

Así las cosas, la autonomía de lo político supone en Schmitt, el rechazo a la moralización de lo político, es decir 
la combinación del anarquismo, el cosmopolitismo y el pacifismo, y es a esto a quienes se opone El concepto de 
lo político. Esto se hace, en todo momento, tomando postura por el Estado, lo que convierte a Schmitt, por un 
lado, en un pensador moderno y, por otro, en un opositor a la revolución desde su idea de orden que supone lo 
absoluto. Rosler27 viene a defender al jurista alemán en tanto que los postulados de este en todo momento se 
oponen a los totalitarismos, y, por lo mismo, suponen una defensa de los derechos fundamentales, ¿no es esto tan 
necesario hoy? ¿no valdría pensar la posición de Schmitt cuando se defiende el cosmopolitismo con el concepto 
de globalización?

Lo anterior no puede dejar atrás que va ligado a una concepción de la naturaleza humana, en el sentido de que 
“toda teoría política presupone una antropología”.28 Porque la teoría política busca dar respuesta a si el ser humano 
es peligroso o inofensivo. Haciendo una profusa lectura tanto de Rousseau como de Hobbes, Rosler29 sostiene 
que, en defensa de la autonomía de lo político, la lectura antropológica que realiza Schmitt desde el catolicismo 
es siempre distanciándose de un sentido moral o ético. En realidad, Schmitt piensa la peligrosidad del ser humano 
en relación con la antinomia anarquismo-autoridad. De modo que mientras los que subscriben al anarquismo, el 
cosmopolitismo y el pacifismo piensan una antropología optimista, la peligrosidad que defiende Schmitt sostiene 
la existencia de lo político en tanto que exige la necesidad de una “autoridad política dentro de cierto territorio, que 
ocasionalmente debe recurrir a la violencia”.30 En otros términos, Rosler31 está mostrando cómo Schmitt se enfrenta 
al pensamiento ilustrado reconociendo que lo hace desde postulados teológicos, por ejemplo, cuando se afirma 
la idea de De Maistre del carácter satánico de la Revolución Francesa. Ahora, valdría preguntarse si está negado 
el árbol del conocimiento en relación con la idea del pecado original,32 ¿cuál es el pecado del conocimiento? 
En realidad, pareciera que el recurso teológico más que pensar una prevención sobre el optimismo ilustrado y 
revolucionario estuviera negando la reflexibilidad defendida, por ejemplo, por Kant. 

23 Rosler (2023a), p. 284.

24 Rosler (2023a), p. 284.

25 Rosler (2023a), p. 286.

26 Rosler (2023a).

27 Rosler (2023a).

28 Rosler (2023a), p. 193.

29 Rosler (2023a).

30 Rosler (2023a), p. 194.

31 Rosler (2023a).

32 Rosler (2023a), p. 220.

DOI: http://doi.org/10.21703/issn2735-6337/2025.n47.09
Num. 47, 2025. Página 4 de 7



166

Hasta aquí, Rosler33 ha mostrado cómo la autonomía de lo político se sostiene frente a sus negaciones ideológicas; 
sin embargo, resta identificar cuál es la forma concreta que preserva esa autonomía: el Estado. En Schmitt “el 
concepto del Estado supone el de lo político”,34 y aquello es, en realidad, lo que Rosler35 defiende. Que el libro se 
llame “Estado o revolución” no solo hace pensar en el clásico texto de Lenin “El Estado y la revolución”, sino que 
supone una respuesta a este. Si Lenin está pensando la revolución y la vía armada, Rosler está afirmando que el 
pensamiento de Schmitt no conduce a la revolución, entendida esta como ruptura al extremo del orden, sino que 
a la afirmación del Estado como forma política que preserva lo político y se plantea frente a la disolución del poder. 
Schmitt en todo momento está pensando en el orden ante la excepción, de ahí que la pregunta por la que parte la 
teología política es ¿por qué el orden y no el caos? Y eso explica, por ejemplo, que haya insistido constantemente 
en la aplicación del artículo 48 de la Constitución de Weimar ante la presencia del movimiento nacionalsocialista. 
Luego, defiende el autor, el hecho de que Schmitt se haya adherido al partido nazi era porque “era el único partido 
total que podía tomar el poder sin provocar una guerra civil (…) en retrospectiva, hoy sabemos que hay cosas 
peores que una guerra civil”.36 Esto se entiende si se reconoce que el temor de Schmitt era el quiebre del Estado 
mediante la revolución ya sea por los movimientos internos o la inspiración soviética. Se podría preguntar por qué 
no mejor la inacción, sin embargo, en defensa del Estado se hace imperativa una decisión.37 

Siguiendo lo planteado en el texto, Rosler38 afirma que el Estado se convierte así en la respuesta secular a 
la pregunta teológica por el fundamento del orden. Es este la forma que permite que lo político no pierda su 
autonomía y se disuelva, como se ha vista, en moral, economía o técnica (piénsese en la idea de neutralización 
discutida por Schmitt). Frente a la disolución moderna del poder y la perdida de razón o sentido de las instituciones, 
Schmitt defiende al Estado como la instancia donde el conflicto, que deviene de una antropología, no destruya la 
comunidad, sino que la constituya. 

Si la revolución representa la disolución del orden político en nombre de la humanidad, del individuo, la moral 
o la clase (por ejemplo, la proletaria en el marxismo), el Estado se entiende como una decisión en el sentido del 
orden,39 de modo que se remarcan los límites de la posibilidad política sin caer en los extremos moralizantes. Esto 
va directamente ligado a la idea de unidad política (capítulo IV), donde el Estado toma la decisión de la exclusión 
política en contra de la criminalización total de la violencia, es desde la unidad política que se puede distinguir 
entre la violencia inaceptable (propia del anarquismo) y la aceptable. Es decir, “Mientras que la violencia criminal 
pertenece por definición al género de la violencia inaceptable debido a que solo apunta al interés particular de 
quien la ejerce, la política [la cual preserva el Estado] en cambio es un tipo de violencia aceptable, al menos según 
la ocasión”.40 

El Estado, al tomar la decisión, posee la legitimidad de la violencia política la cual “deriva de su justificación pública; 
hace que quien actúe por razones políticas esté dispuesto no solo a actuar violentamente, sino además, a dar la 
vida por lo que cree”.41 Esto es importante, porque no tiene caso ni sentido ensayar una justificación en la violencia 
criminal, porque el anhelo del criminal es solo producto de su arbitrio.

Ahora, el Estado es a quien corresponde la decisión sobre la distinción amigo-enemigo “(o inclusión-exclusión) no 

33 Rosler (2023a).

34 Schmitt (2009), p. 49.

35 Rosler (2023a).

36 Rosler (2023a), p. 300. 

37 Schmitt (1969). 

38 Rosler (2023a).

39 Schmitt (1969).

40 Rosler (2023a), p. 108.

41 Rosler (2023a), p. 109.

DOI: http://doi.org/10.21703/issn2735-6337/2025.n47.09
Num. 47, 2025. Página 5 de 7



167

solo tiene proyecciones internacionales, sino que además puede repercutir directamente en el ámbito nacional 
o interno”.42 Es decir, Rosler43 reconoce que solo mediante el Estado se puede sostener lo político, entendido 
esto como la decisión de un pueblo, o sea, de lo público sobre sí mismo y ante los demás, de ahí que lo político 
supone la exclusión y el entender que existe un pluralismo interno y uno externo. Y esto es inevitable. A decir, “un 
pueblo puede tomar la decisión de dejar de existir políticamente, pero eso no implica que lo político desaparezca 
también”.44 Ahora, Rosler45 no ahonda mucho más en la situación del partisano, ¿no sucede que en las ideas de 
Schmitt este también puede tomar decisiones? Pareciera que en el texto solo existiese una profundización en el 
caso del Estado, pero no se discute con la misma intensidad la posición del partisano como sujeto capaz de tomar 
la decisión política ¿por qué no ahondar en esa idea al mismo tiempo incendiaria y bomberil?

Por lo anterior, vale señalar que Rosler46 de una manera clara y consistente deja ver que Schmitt, aún en su crítica 
al pensamiento ilustrado y su optimismo antropológico, es un pensador moderno. Desde su lectura teológica de 
Hobbes, afirma que “sucede que un monstruo, el ‘Estado’ Leviatán, somete constantemente al otro monstruo, la 
‘revolución’ Behemoth”.47 Lo cual quiere decir que se acepta la neutralidad del Estado o la abstracción de este debido 
a que debe cumplir su misión principal, a decir, “evitar la guerra civil”.48 El Estado moderno emerge como “como 
una tercera persona o institución distinta tanto de las personas que ocupan los cargos, como de la comunidad de 
ciudadanos en general”.49 El problema aparece cuando aquello se vuelve total, ¿qué sucede cuando el decisionismo 
se vuelve absoluto y se pierde la distinción entre Estado y sociedad? ¿no es aquello una posibilidad si Schmitt está 
pensando en un absoluto? Así, lo valioso de Rosler,50 hay que señalarlo, es que entiende que en Schmitt el Estado 
representa más que un mecanismo administrativo, sino que una unidad política que “por definición gira alrededor 
de la idea de autogobierno, necesariamente acompañado de ideas tales como legitimidad, confianza y el sentido 
de un destino común, y que supone la existencia de otras unidades políticas que reclaman otro tanto”.51 Hay pues 
un realismo innegable. 

Finalmente, es notable afirmar, tal como hace Rosler al final de su trabajo que “al igual que Thomas Hobbes, hace 
tiempo que Carl Schmitt ya no enseña en vano”.52 Esto, porque los problemas contemporáneos y los conflictos 
bélicos que tiene el siglo XXI no se están solucionando con las ideas liberales de cosmopolitismo, pacifismo y 
globalización, sino que más bien se hace imperioso poner el acento en la realidad de lo político, es decir, que la 
exclusión-inclusión está presente en todo momento, y que no puede negarse. Vale entender que “para ser miembro 
de una comunidad política es necesario que haya otras personas que no lo sean, tal como puede advertirse en los 
diferentes regímenes de ciudadanía”.53 Es esto lo que invita a hacer Rosler cuando sostiene que “el liberalismo 
tiene mucho que aprender todavía del antiliberalismo en general”.54 En realidad, la obra de Rosler es firme y clara, 

42 Rosler (2023a), p. 115.

43 Rosler (2023a).

44 Rosler (2023a), p. 114.

45 Rosler (2023a).

46 Rosler (2023a).

47 Rosler (2023a), p. 129.

48 Rosler (2023a), p. 140.

49 Rosler (2023a), p. 140.

50 Rosler (2023a).

51 Rosler (2023a), p. 160.

52 Rosler (2023a), p. 309.

53 Rosler (2023a), p. 70.

54 Rosler (2023a), p. 308.

DOI: http://doi.org/10.21703/issn2735-6337/2025.n47.09
Num. 47, 2025. Página 6 de 7



168

y ayuda en profundidad a reconocer que “la respuesta a la pregunta de qué viene primero – el orden o la libertad – 
depende de si estamos hablando de la excepción o la normalidad”.55 Aquello es necesario planteárselo si se quiere 
resguardar las democracias contemporáneas. 

Declaración de contribución de autoría CrediT

Sebastián Rodríguez Asencio: Conceptualización, metodología, investigación, recursos y redacción.

Implicancias éticas

Este estudio se elaboró a partir de una revisión bibliográfica y análisis doctrinario y normativo, sin involucrar 
investigación con seres humanos ni utilización de datos personales sensibles.

Financiación

El autor no declara fuentes de financiamiento.

Conflictos de interés

El autor declara no tener conflictos de interés en relación con la elaboración o publicación de este artículo.

Agradecimientos

El autor no declara agradecimientos.

Datos de investigación

El presente artículo se sustenta exclusivamente en fuentes bibliográficas, normativas y documentales de acceso 
público. No se generaron ni recopilaron datos cuantitativos o cualitativos originales, por lo que no existen conjuntos 
de datos asociados.

Bibliografía

Doctrina citada

Kant, Immanuel (1992): Crítica de la Facultad de juzgar, 18ª edición (Caracas, Monte Ávila Editores).

Rosler, Andrés (2023a): Estado o revolución. Carl Schmitt y el concepto de lo político (Buenos Aires, Katz 
Editores). 

Rosler, Andrés (2023b): “Constant y la autonomía de lo político”, en: República y Derecho. Revista jurídica (vol. 
9 núm. 9). 

Schmitt, Carl (1969): Politische Theologie (Berlín, Duncker & Humblot). 

Schmitt, Carl (2009): Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und drei Corollarien, 9a 
edición (Berlín, Duncker & Humblot). 

Schmitt, Carl (2015): Posiciones ante el derecho (Madrid, Tecnos). 

55 Rosler (2023a), p. 308.

DOI: http://doi.org/10.21703/issn2735-6337/2025.n47.09
Num. 47, 2025. Página 7 de 7


