©OS

REVISTA INMANERE

Vol. 4, pp. 74 — 87

ISSN 2735-797X
https://doi.org/10.21703/2735-797X.3658

Empatia, verdad y reconocimiento. Fundamentos fenomenolégicos
de la dignidad y lo politico en Edith Stein

Empathy, Truth, and Recognition. Phenomenological Foundations of
Dignity and the Political in Edith Stein

Josefa Gonzalez-Salas

Universidad Catélica de la Santisima Concepcién, Concepcidn, Chile.

Resumen

El presente articulo propone una articulacién
fenomenoldgica entre empatia, verdad y
reconocimiento a partir del pensamiento de
Edith Stein, con el fin de repensar los
fundamentos antropoldgicos de la dignidad y lo
politico en  contextos  contempordneos
marcados por la posverdad. Sostiene que la
empatia, lejos de ser un mero fenémeno afectivo
o psicoldgico, constituye una estructura
intencional originaria de la intersubjetividad
que permite el acceso no originario a la vivencia
ajena. Sin embargo, dicho acceso solo puede
desplegarse auténticamente cuando permanece
vinculado a una relacién no distorsionada con
la verdad, entendida tanto en su dimensién
fenomenoldgica como politica. En didlogo con
Arendt,

Ricoeur, el articulo muestra que la ruptura del

Husserl, Aristételes,

Honneth y

vinculo con la verdad conduce a una
degradacién de la empatia en simulacro
afectivo, socavando las condiciones del
reconocimiento, la dignidad personal y el
cuidado en el dmbito politico. Desde esta
perspectiva, se propone una fenomenologia del
cuidado como  respuesta  préctica  al
reconocimiento del otro como persona, capaz
de resistir tanto la deshumanizacién como la
instrumentalizacién afectiva propias de la

posverdad.

Palabras clave: empatia, fenomenologia, verdad,
reconocimiento, dignidad, politica, Edith Stein.

Abstract

This article offers a
articulation of empathy, truth, and recognition
based on Edith Stein’s thought, aiming to
rethink the anthropological foundations of
dignity and politics in contemporary contexts

shaped by post-truth. It argues that empathy,

phenomenological

far from being a merely affective or
psychological phenomenon, constitutes an
original intentional structure of
intersubjectivity that allows non-original access
to the others lived experience. Such access,
however, can only unfold authentically insofar
as empathy remains bound to a non-distorted
truth, both
phenomenologically and politically. Engaging
Arendt, Honneth, and

Ricoeur, the article shows that the erosion of

relation  to understood

Husserl, Aristotle,
truth leads to a degradation of empathy into an

affective  simulacrum, undermining  the
conditions of recognition, personal dignity, and
care within the political sphere. From this
standpoint, a phenomenology of care is
proposed as a practical response to recognizing
the other as a person, capable of resisting both
dehumanization and affective manipulation in

post-truth societies.
Keywords: empathy,  phenomenology,  truth,

recognition, dignity, politics, Edith Stein.

" Este trabajo se enmarca en el semillero de investigacién de fenomenologfa Acontecial de la UCSC.

74


https://doi.org/10.21703/2735-797X.3658
https://orcid.org/0009-0005-4299-8109
mailto:jdpgonzalez@ucsc.cl

Empatfa, verdad y reconocimiento | Josefa Gonzalez-Salas

1. Introduccién

La empatia se comprende como un problema central de la fenomenologia en la
medida en que se vincula con la cuestién de la constitucién de la intersubjetividad.
Sin embargo, su estatuto filoséfico permanece tensionado por una ambigiiedad
persistente: mientras que, por una parte, es tematizada como una trama constitutiva
de acceso al otro en cuanto otro, por otra, tiende a ser reducida a un fenémeno afectivo
o psicolégico de identificacién emocional (especialmente en su recepcién
contempordnea). Esta ambigiiedad no es menor, pues de ella depende la posibilidad
misma de comprender cmo el otro se da como sujeto de experiencia y no como mero
objeto de representacién o proyeccién.

En este marco, la obra temprana de Edith Stein constituye un punto de inflexién
decisivo. En Zum Problem der Einfiihlung (1917), Stein elabora una concepcién de la
empatfa como vivencia no originaria que permite el acceso a la experiencia ajena
preservando su alteridad, sin disolverla en el propio flujo vivencial (Stein, 2004). La
empatia no es aqui ni inferencia ni contagio emocional, sino un acto intencional
especifico que hace posible la experiencia del otro como otro yo. Con ello, Stein sitda
la empatia en el niicleo de la constitucién de la intersubjetividad y, por extensién, en

la base fenomenoldgica del reconocimiento de la persona.

No obstante, esta comprensién rigurosa de la empatia se ve profundamente
desestabilizada en contextos contempordneos caracterizados por la erosién del vinculo
con la verdad. En escenarios marcados por la llamada posverdad, la experiencia del
otro se vuelve crecientemente mediada por narrativas emocionales, fragmentadas y
estratégicamente construidas, lo que afecta no solo la esfera cognitiva, sino las
condiciones mismas bajo las cuales el otro puede ser reconocido como portador de
una experiencia verdadera. Tal como ha mostrado Hannah Arendt, el socavamiento
de la verdad factual no constituye simplemente un problema epistemolégico, sino una
amenaza directa al mundo comin en cuanto espacio de aparicién compartida, en la
medida en que socava el suelo de realidad sobre el cual los sujetos pueden aparecer y
reconocerse unos a otros (Arendt, 1996; 2005). All{ donde ese suelo comin se quiebra,

la intersubjetividad pierde su anclaje y el reconocimiento se vuelve precario.

Desde esta perspectiva, la relacién entre empatia y verdad se revela como una
cuestién estructural. Si la empatia es el modo de acceso a la vivencia ajena, cabe
preguntarse en qué condiciones dicho acceso puede sostenerse como legitimo. La
tradicion filoséfica ofrece aqui un punto de referencia fundamental en la comprensién
aristotélica de la verdad como decir de lo que es que es (to legein to on his on),
formulacién que serd posteriormente recogida por la tradicidén escoldstica bajo la

expresion adaequatio intellectus et rei, y que puede leerse como una relacién del logos

75



Empatfa, verdad y reconocimiento | Josefa Gonzalez-Salas

con lo que es, sino a una apertura del entendimiento a lo que se manifiesta (Aristételes,
1995). Leida fenomenoldgicamente, esta concepcién permite pensar la verdad como
condicién de posibilidad de todo aparecer significativo, incluido el aparecer del otro

como sujeto de experiencia.

El problema que se plantea, entonces, no es si la empatia es deseable desde un
punto de vista moral, sino si puede mantenerse como configuracion originaria de la
intersubjetividad cuando se ve desligada de una relacién no distorsionada con la
verdad. En otras palabras, la cuestién que orienta este trabajo puede formularse del
siguiente modo: sen qué sentido la empatia, comprendida fenomenolégicamente,
requiere de la verdad como condicién de posibilidad para el reconocimiento del otro
como persona, y cudles son las consecuencias de su degradacién en contextos de

posverdad para la dignidad y lo politico?

Para abordar esta pregunta, el presente articulo se inscribe metodoldgicamente en
una fenomenologia de la intersubjetividad, articulada a una reflexién filoséfico-
politica sobre el reconocimiento. En un primer momento, se expondrd el marco
metodoldgico de la fenomenologia husserliana, con el fin de situar el estatuto de la
empatia en relacién con la intencionalidad, la constitucién del sentido y el mundo de
la vida (Hussetl, 1982; 1996). A continuacién, se desarrollard la concepcidn steiniana
de la empatia como vivencia no originaria y su funcién en la constitucién de la
persona. Posteriormente, se examinard la relacidn entre empatia y verdad, articulando
la nocién aristotélica de verdad con el andlisis arendtiano de la verdad factual y del
mundo comun. Finalmente, en didlogo con las teorfas del reconocimiento de Axel
Honneth y Paul Ricoeur, se propondrd una comprensién de la empatia como
presupuesto fenomenoldgico del reconocimiento, proyectando sus implicancias hacia
una elucidacién fenomenolégica del cuidado como modalidad prictica del

reconocimiento en el espacio politico.

De este modo, el articulo sostiene que la crisis contempordnea de la empatia
no puede comprenderse adecuadamente sin atender a la crisis de la verdad que la
atraviesa. Recuperar el estatuto fenomenolégico de la empatia y su vinculo
constitutivo con la verdad no constituye, por tanto, un ejercicio meramente tedrico,
sino una tarea filoséfica imprescindible para esclarecer las condiciones de posibilidad
del reconocimiento, la dignidad y la vida politica en sociedades marcadas por la

fragmentacién del mundo comun.

2. Fenomenologia: método y actitud filoséfica

La fenomenologfa, en el sentido inaugurado por Edmund Husserl, no constituye

una teorfa sustantiva entre otras, sino un método radical de investigacién filosdfica

76



Empatfa, verdad y reconocimiento | Josefa Gonzalez-Salas

orientado al esclarecimiento de las estructuras fundamentales de la experiencia. Su
pretension no es explicar causalmente los fendmenos ni reducirlos a procesos
empiricos, sino describirlos tal como se dan a la conciencia, atendiendo a sus modos
de aparicién y a las condiciones que hacen posible su sentido. En este sentido, la
fenomenologfa se presenta como una investigacién descriptiva y rigurosa, orientada al
esclarecimiento de las estructuras esenciales de la experiencia, mds alld de sus
determinaciones fécticas contingentes (Husserl, 1982).

El gesto metodoldgico decisivo que permite este acceso es la epoché
fenomenolégica, mediante la cual se suspenden, sin negarlas, las tesis propias de la
actitud natural, esto es, aquellas creencias espontdneas que damos por supuestas en la
vida cotidiana respecto de la existencia independiente del mundo. Esta suspensién no
implica un escepticismo ontolégico ni una negacién del mundo, sino un cambio
radical de actitud que permite desplazar el foco de atencién desde el ser de las cosas
hacia el modo en que estas se manifiestan como significativas para la conciencia.
Como subraya Husserl, lo que se pone entre paréntesis no es el mundo mismo, sino
la aceptacién no tematizada de su existencia, a fin de poder atender reflexivamente a

los modos en que el mundo se da a la conciencia (Husserl, 1982).

En estrecha relacién con la epoché se encuentra la reduccién fenomenoldgica,
entendida como la orientacién reflexiva de la atencién hacia los actos de conciencia
en los que el mundo y los otros se manifiestan como tales. Esta reduccién no clausura
el acceso a la realidad, sino que lo radicaliza, en la medida en que permite esclarecer
cémo el sentido de realidad se da siempre en correlacién con los modos de aparicién
propios de la conciencia. De este modo, la fenomenologfa no sustituye el mundo por
la conciencia, sino que busca describir la correlacién esencial entre conciencia y
fenémeno, esto es, la trama intencional que hace posible que algo aparezca como algo

(Husserl, 1982).

La intencionalidad constituye, en este marco, la configuracién fundamental de la
conciencia: toda vivencia es siempre vivencia de algo. Percibir, recordar, imaginar,
juzgar o querer son actos dirigidos, orientados hacia un objeto intencional. Esta
direccionalidad no debe entenderse como una relacién externa entre un sujeto y un
objeto previamente dado, sino como el modo estructural en que el sentido se articula
en la experiencia. El objeto intencional no es un ente psicoldgico ni una representacién
mental, sino aquello que se da en el acto mismo como su correlato de sentido. De este
modo, conciencia y mundo no aparecen como dos realidades separadas, sino como
polos inseparables de una misma relacién fenomenolégica (Husserl, 1982).

Ahora bien, esta estructura intencional no se limita a la relacién con objetos

materiales o ideales, sino que se extiende de manera decisiva al dmbito de la

77



Empatfa, verdad y reconocimiento | Josefa Gonzalez-Salas

experiencia del otro. Es precisamente aqui donde la fenomenologfa se enfrenta a uno
de sus problemas mds complejos: el de la intersubjetividad. Si todo sentido se da en
correlacién con los actos de la conciencia, jcdmo es posible la experiencia de otros
sujetos que no se manifiestan originariamente del mismo modo que mis propias
vivencias? Lejos de abordar este problema recurriendo a inferencias analégicas o a
construcciones tedricas externas, la fenomenologfa husserliana muestra que la
experiencia del mundo se da siempre en un horizonte intersubjetivo, en el cual los

otros estdn ya implicados como co-constituyentes del sentido (Husserl, 1982; 1996).

En las Meditaciones cartesianas, Husserl sostiene que la constituciéon del mundo
objetivo presupone necesariamente la referencia a otros sujetos, en tanto el mundo se
da siempre como un mundo vélido para una pluralidad de conciencias (Husserl,
1996). Esta validez intersubjetiva no se afnade como un momento externo o
meramente posterior a la experiencia, sino que pertenece estructuralmente al modo
en que el mundo se manifiesta como objetivamente vilido. En este sentido, el mundo
se comprende como mundo comin en la medida en que se da en un horizonte

compartido de posibles experiencias, correcciones y confirmaciones.

Este horizonte compartido es tematizado por Husserl bajo el concepto de mundo
de la vida (Lebenswelt), entendido como el suelo pretedrico y preobjetivo de toda
experiencia significativa (Husserl, 1996). El mundo de la vida no es un objeto mds
dentro del mundo, sino el horizonte de sentido dentro del cual todo objeto, toda
accién y todo otro sujeto pueden aparecer como tales. Se trata de un mundo ya
previamente articulado por practicas, hdbitos, significaciones y evidencias tdcitas, que
sostienen tanto el conocimiento cientifico como la vida cotidiana.

Es en este nivel del mundo de la vida donde la problemdtica de la intersubjetividad
adquiere su plena relevancia fenomenoldgica. La experiencia del otro no se produce
en un vacio abstracto, sino en el seno de un mundo compartido en el que los cuerpos,
los gestos, las palabras y las acciones ajenas se manifiestan como portadores de sentido.
En este sentido, la fenomenologfa muestra que el acceso al otro no constituye un
problema secundario o derivado, sino una condicién estructural de posibilidad del

mundo mismo como mundo comtin (Husserl, 1996).

En este contexto, el fendmeno de la empatia se sittia en un lugar central. Lejos de
ser una vivencia afectiva afiadida o un mecanismo psicolégico de identificacidn, la
empatia aparece como la articulacion intencional especifica que permite el acceso no
originario a la vivencia ajena. Es a través de la empatia que el otro se da como sujeto
de experiencias propias, y no como mero objeto perceptivo. De este modo, la empatia
no puede comprenderse adecuadamente si se la separa del marco fenomenolégico que

articula intencionalidad, intersubjetividad y mundo de la vida (Stein, 2004).

78



Empatfa, verdad y reconocimiento | Josefa Gonzalez-Salas

Asi  entendida, la fenomenologia proporciona el marco metodoldgico
indispensable para situar rigurosamente la empatia en su estatuto propio: no como
una vivencia derivada o secundaria, sino como condicién estructural del acceso al otro
y; por extensién, como fundamento del reconocimiento intersubjetivo que sostiene la
vida comun. Este serd el punto de partida para la elaboracién steiniana del fenémeno
de la empatia, que serd desarrollada en la seccién siguiente (Husserl, 1996; Stein,

2004).

3. La empatia como estructura fenomenolégica de la intersubjetividad

La contribucién de Edith Stein al problema de la empatia resulta decisiva en la
historia de la fenomenologia en la medida en que logra delimitar con precisién su
estatuto fenomenoldgico propio, evitando tanto su reduccién psicologista como su
disolucién en modelos inferenciales. En Zum Problem der Einfiiblung (1917), Stein
define la empatia (Einfiihlung) como una vivencia no originaria (nicht-originire
Erfahrung), mediante la cual la vivencia del otro se da como vivencia ajena, es decir,
como experiencia que no es mia, pero que se manifiesta como experiencia vivida por
otro sujeto (Stein, 2004, pp. 9-15). En este sentido, la no-originariedad de la empatia
no implica una deficiencia cognitiva ni una mediacién conceptual indirecta, sino que
pertenece esencialmente a la configuracién misma del fenémeno empdtico, tal como

Stein insiste a lo largo de su andlisis inicial (Stein, 2004).

Desde esta perspectiva, la empatia posee un cardcter intencional especifico. Se trata
de un acto mediante el cual la conciencia no se dirige a un objeto fisico ni a un
contenido psiquico propio, sino a la vivencia de otro sujeto en cuanto vivencia de
otro. La intencionalidad empdtica no apunta a reproducir la experiencia ajena ni a
inferirla por analogfa, sino a captarla como experiencia vivida por un alter ego,
conservando su cardcter de ajenidad (Stein, 2004, pp. 23-27). Precisamente por ello,
Stein distingue rigurosamente la empatia tanto de la inferencia analégica —que
presupone un razonamiento mediato desde la propia experiencia— como del contagio
afectivo, en el que la vivencia del otro se disuelve en una reaccién emocional propia,
distincién que ocupa un lugar central en su andlisis fenomenoldgico de la Einfiiblung
(Stein, 2004).

Este punto resulta central para la delimitacién fenomenoldgica del fenémeno. En
la empatia auténtica, la vivencia ajena no se convierte en mi vivencia, ni se reproduce
de manera imaginaria, sino que se da como vivencia ajena en cuanto tal. La empatia
no anula la distancia entre el yo y el td, sino que la constituye fenomenol6gicamente.

De este modo, Stein evita tanto el solipsismo metodolégico —que harifa imposible el

79



Empatfa, verdad y reconocimiento | Josefa Gonzalez-Salas

acceso al otro como sujeto— como una concepcidn fusional de la intersubjetividad

que disolverfa la alteridad personal (Stein, 2004, pp. 28-34).

La trama de la empatia puede describirse, siguiendo a Stein, como una experiencia
intencional estratificada. En un primer nivel, el cuerpo ajeno se da como cuerpo vivo
(Leib), dotado de expresividad y significado; en un segundo nivel, esta expresividad
corporal remite a una vida animica; y, finalmente, dicha vida animica se comprende
como expresion de una subjetividad personal unificada (Stein, 2004, pp. 60-75). Este
proceso no es inferencial ni constructivo, sino fenomenoldgico: el sentido de la
vivencia ajena se da en la experiencia empdtica sin mediacién inferencial, aunque
siempre de modo no originario.

En este punto se hace patente la cercanfa (y al mismo tiempo la originalidad), del
planteamiento steiniano respecto de Husserl. Si bien la problemdtica de la
intersubjetividad ya estaba presente en la fenomenologfa husserliana, Stein ofrece una
clarificacién decisiva al mostrar que el acceso al otro no se produce primariamente por
analogfa ni por una constitucién tedrica posterior, sino por una experiencia empdtica
directamente dada en el mundo de la vida, aunque de modo no originario (Husserl,
1996, § 42-50; Stein, 2004). La empatia se sitta as{ en el ndcleo mismo de la
constitucién intersubjetiva del mundo, y no como un fenémeno secundario anadido

a una subjetividad ya constituida.

Gracias a la empatia, el otro aparece como otro yo (ein anderes Ich), es decir, como
sujeto de vivencias propias, dotado de interioridad, intencionalidad y sentido. Esta
aparicion del otro como sujeto no es un acto reflexivo posterior, sino una condicién
constitutiva de la experiencia misma del mundo como mundo comun. Sin empatia,
el mundo se reduciria a una coleccién de objetos; con ella, se constituye como dmbito
compartido de significatividad intersubjetiva (Husserl, 1996; Stein, 2004).

Esta comprensién de la empatia tiene consecuencias decisivas para la nocién de
persona. Para Stein, la persona no se reduce ni a un individuo empirico ni a un sujeto
trascendental abstracto, sino que se manifiesta como una unidad estructural de
cuerpo, alma y espiritu, cuya vida personal se halla constitutivamente abierta a los
otros en el dmbito de la intersubjetividad (Stein, 2007). La relacionalidad no aparece
aqui como un rasgo accidental o afiadido, sino como un momento constitutivo de la
persona misma, y la empatia constituye el modo fenomenolégico mediante el cual esta
apertura relacional se actualiza y se hace accesible en la experiencia.

En este sentido, la dignidad personal no se presenta aqui como una atribucién
normativa externa ni como un valor afadido desde un marco juridico posterior, sino
como una dimensién que puede ser esclarecida fenomenoldgicamente a partir del

acceso empdtico al otro como centro de experiencia irreductible. Reconocer al otro

80



Empatfa, verdad y reconocimiento | Josefa Gonzalez-Salas

como persona implica haberlo experimentado, siquiera de modo no originario, como
alguien que vive, siente, quiere y actia desde una interioridad propia. La negacién
sistemdtica de este acceso no constituye Unicamente un error tedrico, sino que puede
dar lugar a formas de cosificacién que comprometen las condiciones mismas del
reconocimiento intersubjetivo, tal como ha sido analizado en la teoria del
reconocimiento (Honneth, 1997).

Asi entendida, la empatia no es un fendmeno marginal ni un complemento
afectivo de la vida social, sino una estructura constitutiva de la intersubjetividad,
aunque se dé siempre de modo no originario. Sobre ella descansa la posibilidad de
reconocer al otro como persona vy, con ello, de articular nociones centrales como
dignidad, responsabilidad y comunidad en el horizonte de una vida compartida. Esta
base fenomenoldgica serd decisiva para comprender, en las secciones siguientes, como
la ruptura del vinculo entre empatia y verdad compromete no solo la experiencia del
otro, sino las condiciones mismas de la vida politica compartida (Husserl, 1996; Stein,
2004; Honneth, 1997).

4. Verdad y empatia: condiciones de posibilidad

Si la empatia constituye el modo especifico de acceso a la vivencia ajena, resulta
necesario interrogar las condiciones bajo las cuales dicho acceso puede sostenerse
como legitimo y no degradarse en una mera reaccién afectiva o en una construccién
proyectiva. En este punto, la relacién entre empatia y verdad adquiere un cardcter
estructural. La comprension cldsica de la verdad formulada por Aristdteles, entendida
como decir de lo que es que es y de lo que no es que no es (20 legein to on hoti estin kai
to mé on hoti ouk estin), permite pensar la verdad no como una construccién subjetiva
ni como un consenso intersubjetivo contingente, sino como una relacién del
entendimiento con lo que es, en cuanto se manifiesta como tal (Aristteles, 1995,
Metafisica, I, 7, 1011b25). En este sentido, la verdad no se reduce a una adecuacién
l6gica meramente formal, sino que remite a una dimensién ontolégica del aparecer,
en la medida en que algo puede mostrarse como siendo lo que es.

Leida desde una perspectiva fenomenoldgica, esta concepcién muestra que la
verdad no es un afadido posterior al aparecer de los fenémenos, sino una condicién
constitutiva de su manifestacién significativa. Todo fenémeno se da siempre bajo una
cierta configuracién de sentido que permite que aparezca como algo y no como otra
cosa. Aplicado al dmbito intersubjetivo, esto implica que la vivencia del otro solo
puede ser reconocida empdticamente en la medida en que se la acoja como algo
verdadero, esto es, como una experiencia que se da y que reclama ser tomada en serio

€n su pl‘OpiO sentido. La empatia, en consecuencia, no puede sostenerse como

81



Empatfa, verdad y reconocimiento | Josefa Gonzalez-Salas

condicién constitutiva de acceso al otro si se ve desligada de una relacién no
distorsionada con la verdad de la experiencia ajena.

Desde este punto de vista, la empatia no consiste simplemente en “sentir con” el
otro, sino en reconocer la validez de su vivencia como vivencia, aun cuando esta no se
dé originariamente a la propia conciencia. La no-originariedad de la experiencia
empdtica no implica una relativizacién de la verdad, sino, por el contrario, una forma
especifica de acceso a la verdad de la experiencia ajena. El otro se da, asi como sujeto
de vivencias que reclaman ser reconocidas como verdaderas en su propio sentido,
aunque no originarias para mi. Cuando este vinculo se rompe, la empatia corre el
riesgo de reducirse a una reaccién emocional selectiva, desvinculada del

reconocimiento efectivo de la alteridad.

La reflexién de Hannah Arendt sobre la verdad factual permite proyectar esta
problemdtica al dmbito politico. Para Arendt, la verdad factual, entendida como
aquella que remite a acontecimientos, hechos y experiencias concretas, constituye el
suelo del mundo comun, en la medida en que establece un horizonte compartido
dentro del cual los sujetos pueden aparecer unos ante otros y reconocerse como
interlocutores vilidos (Arendt, 1996). La destruccién sistemdtica de esta verdad no
solo compromete el discurso publico, sino que erosiona las condiciones mismas de
posibilidad de la experiencia intersubjetiva y de la vida politica compartida (Arendt,
2005).

En La mentira en la politica, Arendt muestra que la manipulacién de los hechos
no afecta dnicamente al dmbito cognitivo, sino que produce una transformacién
profunda del espacio de aparicién. Alli donde ya no es posible distinguir entre lo
verdadero y lo falso, el mundo comun se fragmenta y los sujetos pierden los puntos
de referencia compartidos que hacen posible la orientacién en la realidad y la accién
concertada (Arendt, 2005). En este contexto, la empatia se ve particularmente
afectada, pues pierde su anclaje en una realidad compartida y se vuelve ficilmente

instrumentalizable como recurso emocional.

En escenarios caracterizados por la posverdad, la empatia no desaparece, sino que
se desfigura. Se intensifica la apelacidén a los afectos, pero estos quedan desligados de
la verdad de las experiencias concretas de los otros. El resultado no es un
fortalecimiento del reconocimiento, sino su simulacro: la empatfa se activa
tnicamente respecto de aquellas narrativas que confirman marcos previos o intereses
particulares, mientras que otras experiencias quedan invisibilizadas o desacreditadas.
De este modo, la ruptura del vinculo entre empatia y verdad compromete no solo la
posibilidad del reconocimiento personal, sino también la estructura misma de la vida

politica como espacio de aparicién y coexistencia.

82



Empatfa, verdad y reconocimiento | Josefa Gonzalez-Salas

Cabe afirmar, entonces, que la verdad no es un presupuesto externo o accesorio de
la empatia, sino una condicién interna de su posibilidad. Sin una relacién no
distorsionada con la verdad del otro y del mundo comun, la empatia pierde su cardcter
fenomenolégico propio y se transforma en un mecanismo afectivo funcional a
dindmicas de poder y manipulacién. Este diagndstico prepara el terreno para
comprender por qué el reconocimiento y el cuidado, desarrollados en el apartado

siguiente, no pueden sostenerse sin una articulacion previa entre empatia y verdad.

5. Del reconocimiento a la dignidad y el cuidado

El andlisis precedente ha mostrado que la empatia, en cuanto trama constitutiva
de acceso a la vivencia ajena, solo puede sostenerse plenamente cuando permanece
vinculada a una relacién no distorsionada con la verdad. Esta articulacién resulta
decisiva para comprender el paso desde la experiencia intersubjetiva, tal como ha sido
descrita fenomenoldgicamente, hacia el reconocimiento como categoria filos6fica y
social. En este sentido, la teorfa del reconocimiento desarrollada por Axel Honneth
ofrece un marco conceptual fecundo, en la medida en que puede ser puesta en didlogo

con el trasfondo fenomenolégico previamente elaborado.

Para Honneth, el reconocimiento no constituye un acto secundario ni una
concesién moral contingente, sino una condicién constitutiva de la identidad
personal. Los sujetos solo pueden desarrollar una relacién positiva consigo mismos en
la medida en que son reconocidos por otros en determinadas esferas fundamentales
de la vida social. La negacién de este reconocimiento no se limita a una injusticia
externa, sino que produce una forma especifica de dafio moral, en tanto afecta la
posibilidad misma de autorrelacién y de autocomprensién del sujeto (Honneth,
1997).

Desde una perspectiva fenomenoldgica, este planteamiento puede ser
profundizado mostrando que el reconocimiento presupone un acceso previo al otro
como sujeto de vivencias. Antes de cualquier atribucién normativa, juridica o social,
el otro debe aparecer como alguien cuya experiencia cuenta, como un centro de
sentido irreductible. Este aparecer no es producido por el reconocimiento, sino que
constituye una condicién de posibilidad para que el reconocimiento tenga lugar. En
este sentido, la empatia puede ser comprendida como una condicién pre-normativa
del reconocimiento, en la medida en que permite que el otro sea experimentado como

sujeto y, por ello, pueda ser reconocido como persona.

La relacién entre reconocimiento y verdad, desarrollada en el apartado anterior,
resulta aqui determinante. Reconocer al otro implica no solo admitir su existencia,

sino acoger la verdad de su experiencia en cuanto experiencia vivida por él. Alli donde

83



Empatfa, verdad y reconocimiento | Josefa Gonzalez-Salas

esta verdad es relativizada, manipulada o instrumentalizada, el reconocimiento se vacia
de contenido y se transforma en una formalidad abstracta. En contextos de posverdad,
el reconocimiento corre asf el riesgo de reducirse a una retérica inclusiva que no se

traduce en una relacién efectiva con la alteridad concreta de las personas.

La reflexién de Paul Ricoeur permite profundizar esta dimensién al introducir la
nocidn de reconocimiento narrativo. En Caminos del reconocimiento, Ricoeur muestra
que reconocer al otro no consiste Unicamente en identificarlo como sujeto de
derechos, sino en acogerlo como alguien capaz de decir “yo”, de narrar su historia y
de dar sentido a su experiencia en el tiempo (Ricoeur, 2005). Este reconocimiento
narrativo presupone una disposicién a otorgar crédito a la palabra del otro, en el
sentido de la atestacién y de la confianza en el testimonio que Ricoeur vincula a la

identidad narrativa.

Desde esta perspectiva, la ruptura del vinculo entre verdad y empatia afecta
directamente las condiciones simbdlicas del reconocimiento. Cuando el testimonio
del otro es sistemdticamente desacreditado o subordinado a marcos narrativos
dominantes, el reconocimiento se ve erosionado incluso alli donde se proclama
discursivamente. El otro ya no aparece como alguien que dice verdad sobre su
experiencia, sino como un objeto de evaluacién estratégica, lo que compromete su

dignidad personal.

Es en este entramado conceptual donde emerge la nocién de cuidado. Lejos de
constituir una mera actitud sentimental o una virtud privada, el cuidado puede ser
elucidado fenomenolégicamente como una respuesta prictica que se sigue del
reconocimiento del otro como persona. Si el otro es reconocido como alguien cuya
experiencia es verdadera y significativa, su vulnerabilidad no puede ser ignorada sin
incurrir en una contradiccidn entre el reconocimiento afirmado y la prictica efectiva
(Stein, 2004; Honneth, 1997).

Desde el horizonte steiniano de la persona, esta respuesta no implica sustituir al
otro ni anular su autonomfa, sino hacerse cargo de su situacién concreta respetando
su condicién personal. El cuidado aparece asi como una exigencia interna del
reconocimiento empdtico, y no como una obligacién externa impuesta desde un
marco moral heterénomo. Cuidar significa responder a la aparicién del otro como
digno, sin reducirlo a medio ni absorberlo en una légica paternalista (Stein, 2007;
Ricoeur, 2005).

En este sentido, el cuidado posee una dimensién politica ineludible. No porque
se identifique con politicas asistenciales especificas, sino porque remite a la forma en
que una comunidad reconoce o fracasa en reconocer la dignidad de quienes la

integran. Alli donde el reconocimiento se ve erosionado por la distorsién de la verdad

84



Empatfa, verdad y reconocimiento | Josefa Gonzalez-Salas

y la instrumentalizacién de la empatia, el cuidado se vuelve inviable o queda reducido
a una formulacién meramente retérica (Arendt, 1996; 2005). Por el contrario, cuando
la empatia permanece vinculada a la verdad y al reconocimiento efectivo del otro como
persona, el cuidado se configura como una préctica concreta que sostiene el mundo
comun (Arendt, 1996; Stein, 2004).

Este trdnsito desde la empatia hacia el reconocimiento y el cuidado prepara el
terreno para la reflexién final sobre lo politico, entendido no como mera gestién de
intereses, sino como espacio de aparicién, reconocimiento y responsabilidad
compartida (Arendt, 1996; Honneth, 1997).

6. Conclusién. Empatia y politica: hacia una fenomenologia del cuidado

El recorrido desarrollado permite abordar ahora explicitamente la relacién entre
empatia y politica, evitando dos reducciones habituales: por una parte, la comprensién
de la politica como mera gestién técnica del poder; por otra, la apelacién a la empatia
como recurso emocional desprovisto de fundamento antropolégico. Desde una
perspectiva fenomenoldgica, lo politico no puede entenderse al margen de las
condiciones de posibilidad de la intersubjetividad, pues remite, en su sentido mds
fundamental, al espacio de aparicién en el que los sujetos se manifiestan unos a otros
como quienes son.

Tal como ha mostrado Hannah Arendyt, la politica se constituye allf donde los seres
humanos aparecen en un mundo comtin a través de la palabra y la accién, haciendo
visible su pluralidad irreductible (Arendt, 1993). Este espacio de aparicién no es un
mero escenario institucional, sino una dimensién intersubjetiva que presupone la
posibilidad de reconocer al otro como interlocutor vélido, es decir, como alguien cuya
experiencia, palabra y accién cuentan. Desde este punto de vista, la politica descansa
en condiciones antropoldgicas previas que no pueden ser producidas por la politica

misma, sino que la hacen posible.

En este horizonte, la empatia aparece como una condicidn estructural de lo
politico. No porque garantice consenso ni armonia, sino porque posibilita el acceso al
otro como sujeto de experiencia y no como mero portador de intereses o funciones
(Stein, 2004). Sin una experiencia empdtica que permita captar al otro como otro yo,
la pluralidad politica corre el riesgo de vaciarse de contenido y de reducirse a una mera
yuxtaposicién de individuos o a una confrontacién estratégica de fuerzas. En ese caso,
la politica tiende a perder su densidad propiamente humana y queda expuesta a formas

de técnica, propaganda o administracién (Arendt, 1993).

85



Empatfa, verdad y reconocimiento | Josefa Gonzalez-Salas

Sin embargo, como se ha mostrado en los apartados anteriores, la empatia solo
puede sostener este papel fundante en la constitucién de la intersubjetividad y del
reconocimiento cuando permanece vinculada a la verdad del otro y del mundo
comun. En contextos caracterizados por la posverdad, esta vinculacién se ve
profundamente erosionada. La manipulacién de los hechos y la fragmentacion de la
realidad compartida no solo afectan al juicio racional, sino que alteran las condiciones
mismas bajo las cuales los sujetos pueden aparecer unos ante otros como dignos de
reconocimiento. En este escenario, la empatia no desaparece, sino que se desfigura:
tiende a convertirse en un recurso de movilizacidn afectiva selectiva, desligado del

reconocimiento efectivo de la alteridad.

Desde esta perspectiva, la posverdad no constituye dnicamente un problema
epistemoldgico o comunicacional, sino una crisis fenomenolégica de lo politico, en la
medida en que afecta las condiciones de aparicién y de reconocimiento de los sujetos
en un mundo comun. Alli donde este mundo compartido se disuelve, el espacio de
aparicién se fragmenta y los sujetos quedan expuestos a formas de aislamiento,
desconfianza y desorientacién. La empatia, privada de su anclaje en la verdad, deja de
abrir al otro como otro y pasa a funcionar como mecanismo de identificacién tribal o
de exclusién, socavando las bases del reconocimiento y de la dignidad personal
(Arendt, 1996; 2005).

Es precisamente frente a esta deriva que la nocién de cuidado, desarrollada en el
apartado anterior, adquiere su plena significacién politica. Comprendido
fenomenolégicamente, el cuidado no es una actitud privada ni una virtud moral
afadida, sino la expresién practica del reconocimiento del otro como persona. Allf
donde el otro aparece como alguien cuya experiencia es verdadera y significativa, el
cuidado se presenta como una respuesta adecuada a su vulnerabilidad, sin anular su

autonomia ni reducirlo a objeto de intervencién.

Desde el horizonte steiniano, esta respuesta no se funda en una ética meramente
compasiva ni en una légica paternalista, sino en la configuracién misma de la
intersubjetividad. La empatia, al hacer posible el acceso al otro como sujeto, abre un
campo de responsabilidad que, desde el interior de esa relacién, no puede ser ignorado
sin contradecir el reconocimiento afirmado. En este sentido, el cuidado se configura
como una exigencia interna de la vida politica, en la medida en que esta pretende
sostener un mundo comun en el que la dignidad personal no sea meramente

declarativa.

Asi entendida, una elucidacién fenomenoldgica del cuidado no propone un
modelo politico concreto ni un programa normativo cerrado, sino un criterio critico

para evaluar las pricticas politicas contempordneas. Alli donde la empatia es

86



Empatfa, verdad y reconocimiento | Josefa Gonzalez-Salas

instrumentalizada y desligada de la verdad, el reconocimiento se vacia y el cuidado se
vuelve retérico. Por el contrario, cuando la empatia permanece anclada en la verdad
de las experiencias concretas de los sujetos, el cuidado puede emerger como una

préctica que sostiene efectivamente la pluralidad y la dignidad en el espacio publico.

El aporte especifico de Edith Stein a esta problemdtica radica en haber mostrado
que la intersubjetividad no es un dato secundario ni un problema derivado, sino una
estructura fenomenoldgicamente originaria de la experiencia humana. Al situar la
empatia en el nicleo de la constitucién del mundo comin y al comprender a la
persona como una unidad relacional abierta a los otros, Stein ofrece recursos
conceptuales decisivos para repensar lo politico mds alld de reducciones tecnocrdticas
o afectivistas. En un contexto marcado por la crisis de la verdad y la fragmentacién
del espacio publico, su fenomenologia permite recuperar una comprensién exigente
de la politica como 4mbito de aparicién, reconocimiento y responsabilidad

compartida.

7. Referencias
Arendt, H. (1993). La condicién humana. Paidés.
Arendt, H. (1996). Verdad y politica. En Entre el pasado y el futuro (pp. 227-264).

Peninsula.
Arendt, H. (2005). La mentira en la politica. Taurus.

AristSteles. (1995). Metafisica (V. Garcia Yebra, Trad.). Gredos. (Obra original
publicada ca. siglo IV a. C.).

Honneth, A. (1997). La lucha por el reconocimiento: Por una gramdtica moral de los

conflictos sociales (M. Ballesteros, Trad.). Critica.
Husserl, E. (1982). Investigaciones légicas (Vol. 1I). Alianza.

Husserl, E. (1996). Meditaciones cartesianas: Introduccion a la fenomenologia (J. Gaos,

Trad.). Tecnos.

Ricoeur, P. (2005). Caminos del reconocimiento. Trotta.

Stein, E. (2004). Sobre el problema de la empatia. Trotta. (Obra original publicada en
1917).

Stein, E. (2007). La estructura de la persona humana. Biblioteca de Autores Cristianos.

Enviado: 05/07/2025
Aceptado: 17/12/2025
Editor: Francisco Novoa-Rojas

Conflicto de interés: no declara

87



