
 
REVISTA INMANERE  
Vol. 4, pp. 74 – 87  
ISSN 2735-797X 
https://doi.org/10.21703/2735-797X.3658  
 

74 

 
Empatía, verdad y reconocimiento. Fundamentos fenomenológicos 

de la dignidad y lo político en Edith Stein* 
Empathy, Truth, and Recognition. Phenomenological Foundations of 

Dignity and the Political in Edith Stein 
 

Josefa González-Salas   
Universidad Católica de la Santísima Concepción, Concepción, Chile. 

 
 

Resumen 
El presente artículo propone una articulación 
fenomenológica entre empatía, verdad y 
reconocimiento a partir del pensamiento de 
Edith Stein, con el fin de repensar los 
fundamentos antropológicos de la dignidad y lo 
político en contextos contemporáneos 
marcados por la posverdad. Sostiene que la 
empatía, lejos de ser un mero fenómeno afectivo 
o psicológico, constituye una estructura 
intencional originaria de la intersubjetividad 
que permite el acceso no originario a la vivencia 
ajena. Sin embargo, dicho acceso solo puede 
desplegarse auténticamente cuando permanece 
vinculado a una relación no distorsionada con 
la verdad, entendida tanto en su dimensión 
fenomenológica como política. En diálogo con 
Husserl, Aristóteles, Arendt, Honneth y 
Ricoeur, el artículo muestra que la ruptura del 
vínculo con la verdad conduce a una 
degradación de la empatía en simulacro 
afectivo, socavando las condiciones del 
reconocimiento, la dignidad personal y el 
cuidado en el ámbito político. Desde esta 
perspectiva, se propone una fenomenología del 
cuidado como respuesta práctica al 
reconocimiento del otro como persona, capaz 
de resistir tanto la deshumanización como la 
instrumentalización afectiva propias de la 
posverdad. 
Palabras clave: empatía, fenomenología, verdad, 
reconocimiento, dignidad, política, Edith Stein. 
 

 
* Este trabajo se enmarca en el semillero de investigación de fenomenología Acontecial de la UCSC. 

Abstract 
is article offers a phenomenological 
articulation of empathy, truth, and recognition 
based on Edith Stein’s thought, aiming to 
rethink the anthropological foundations of 
dignity and politics in contemporary contexts 
shaped by post-truth. It argues that empathy, 
far from being a merely affective or 
psychological phenomenon, constitutes an 
original intentional structure of 
intersubjectivity that allows non-original access 
to the other’s lived experience. Such access, 
however, can only unfold authentically insofar 
as empathy remains bound to a non-distorted 
relation to truth, understood both 
phenomenologically and politically. Engaging 
Husserl, Aristotle, Arendt, Honneth, and 
Ricoeur, the article shows that the erosion of 
truth leads to a degradation of empathy into an 
affective simulacrum, undermining the 
conditions of recognition, personal dignity, and 
care within the political sphere. From this 
standpoint, a phenomenology of care is 
proposed as a practical response to recognizing 
the other as a person, capable of resisting both 
dehumanization and affective manipulation in 
post-truth societies. 
Keywords: empathy, phenomenology, truth, 
recognition, dignity, politics, Edith Stein.

https://doi.org/10.21703/2735-797X.3658
https://orcid.org/0009-0005-4299-8109
mailto:jdpgonzalez@ucsc.cl


Empatía, verdad y reconocimiento | Josefa González-Salas 

 

75 

1. Introducción 

La empatía se comprende como un problema central de la fenomenología en la 
medida en que se vincula con la cuestión de la constitución de la intersubjetividad. 
Sin embargo, su estatuto filosófico permanece tensionado por una ambigüedad 
persistente: mientras que, por una parte, es tematizada como una trama constitutiva 
de acceso al otro en cuanto otro, por otra, tiende a ser reducida a un fenómeno afectivo 
o psicológico de identificación emocional (especialmente en su recepción 
contemporánea). Esta ambigüedad no es menor, pues de ella depende la posibilidad 
misma de comprender cómo el otro se da como sujeto de experiencia y no como mero 
objeto de representación o proyección.  

En este marco, la obra temprana de Edith Stein constituye un punto de inflexión 
decisivo. En Zum Problem der Einfühlung (1917), Stein elabora una concepción de la 
empatía como vivencia no originaria que permite el acceso a la experiencia ajena 
preservando su alteridad, sin disolverla en el propio flujo vivencial (Stein, 2004). La 
empatía no es aquí ni inferencia ni contagio emocional, sino un acto intencional 
específico que hace posible la experiencia del otro como otro yo. Con ello, Stein sitúa 
la empatía en el núcleo de la constitución de la intersubjetividad y, por extensión, en 
la base fenomenológica del reconocimiento de la persona. 

No obstante, esta comprensión rigurosa de la empatía se ve profundamente 
desestabilizada en contextos contemporáneos caracterizados por la erosión del vínculo 
con la verdad. En escenarios marcados por la llamada posverdad, la experiencia del 
otro se vuelve crecientemente mediada por narrativas emocionales, fragmentadas y 
estratégicamente construidas, lo que afecta no solo la esfera cognitiva, sino las 
condiciones mismas bajo las cuales el otro puede ser reconocido como portador de 
una experiencia verdadera. Tal como ha mostrado Hannah Arendt, el socavamiento 
de la verdad factual no constituye simplemente un problema epistemológico, sino una 
amenaza directa al mundo común en cuanto espacio de aparición compartida, en la 
medida en que socava el suelo de realidad sobre el cual los sujetos pueden aparecer y 
reconocerse unos a otros (Arendt, 1996; 2005). Allí donde ese suelo común se quiebra, 
la intersubjetividad pierde su anclaje y el reconocimiento se vuelve precario. 

Desde esta perspectiva, la relación entre empatía y verdad se revela como una 
cuestión estructural. Si la empatía es el modo de acceso a la vivencia ajena, cabe 
preguntarse en qué condiciones dicho acceso puede sostenerse como legítimo. La 
tradición filosófica ofrece aquí un punto de referencia fundamental en la comprensión 
aristotélica de la verdad como decir de lo que es que es (to legein to on hōs on), 
formulación que será posteriormente recogida por la tradición escolástica bajo la 
expresión adaequatio intellectus et rei, y que puede leerse como una relación del logos 



Empatía, verdad y reconocimiento | Josefa González-Salas 

 

76 

con lo que es, sino a una apertura del entendimiento a lo que se manifiesta (Aristóteles, 
1995). Leída fenomenológicamente, esta concepción permite pensar la verdad como 
condición de posibilidad de todo aparecer significativo, incluido el aparecer del otro 
como sujeto de experiencia. 

El problema que se plantea, entonces, no es si la empatía es deseable desde un 
punto de vista moral, sino si puede mantenerse como configuración originaria de la 
intersubjetividad cuando se ve desligada de una relación no distorsionada con la 
verdad. En otras palabras, la cuestión que orienta este trabajo puede formularse del 
siguiente modo: ¿en qué sentido la empatía, comprendida fenomenológicamente, 
requiere de la verdad como condición de posibilidad para el reconocimiento del otro 
como persona, y cuáles son las consecuencias de su degradación en contextos de 
posverdad para la dignidad y lo político? 

Para abordar esta pregunta, el presente artículo se inscribe metodológicamente en 
una fenomenología de la intersubjetividad, articulada a una reflexión filosófico-
política sobre el reconocimiento. En un primer momento, se expondrá el marco 
metodológico de la fenomenología husserliana, con el fin de situar el estatuto de la 
empatía en relación con la intencionalidad, la constitución del sentido y el mundo de 
la vida (Husserl, 1982; 1996). A continuación, se desarrollará la concepción steiniana 
de la empatía como vivencia no originaria y su función en la constitución de la 
persona. Posteriormente, se examinará la relación entre empatía y verdad, articulando 
la noción aristotélica de verdad con el análisis arendtiano de la verdad factual y del 
mundo común. Finalmente, en diálogo con las teorías del reconocimiento de Axel 
Honneth y Paul Ricoeur, se propondrá una comprensión de la empatía como 
presupuesto fenomenológico del reconocimiento, proyectando sus implicancias hacia 
una elucidación fenomenológica del cuidado como modalidad práctica del 
reconocimiento en el espacio político. 

De este modo, el artículo sostiene que la crisis contemporánea de la empatía 
no puede comprenderse adecuadamente sin atender a la crisis de la verdad que la 
atraviesa. Recuperar el estatuto fenomenológico de la empatía y su vínculo 
constitutivo con la verdad no constituye, por tanto, un ejercicio meramente teórico, 
sino una tarea filosófica imprescindible para esclarecer las condiciones de posibilidad 
del reconocimiento, la dignidad y la vida política en sociedades marcadas por la 
fragmentación del mundo común. 

 

2. Fenomenología: método y actitud filosófica 

La fenomenología, en el sentido inaugurado por Edmund Husserl, no constituye 
una teoría sustantiva entre otras, sino un método radical de investigación filosófica 



Empatía, verdad y reconocimiento | Josefa González-Salas 

 

77 

orientado al esclarecimiento de las estructuras fundamentales de la experiencia. Su 
pretensión no es explicar causalmente los fenómenos ni reducirlos a procesos 
empíricos, sino describirlos tal como se dan a la conciencia, atendiendo a sus modos 
de aparición y a las condiciones que hacen posible su sentido. En este sentido, la 
fenomenología se presenta como una investigación descriptiva y rigurosa, orientada al 
esclarecimiento de las estructuras esenciales de la experiencia, más allá de sus 
determinaciones fácticas contingentes (Husserl, 1982). 

El gesto metodológico decisivo que permite este acceso es la epoché 
fenomenológica, mediante la cual se suspenden, sin negarlas, las tesis propias de la 
actitud natural, esto es, aquellas creencias espontáneas que damos por supuestas en la 
vida cotidiana respecto de la existencia independiente del mundo. Esta suspensión no 
implica un escepticismo ontológico ni una negación del mundo, sino un cambio 
radical de actitud que permite desplazar el foco de atención desde el ser de las cosas 
hacia el modo en que estas se manifiestan como significativas para la conciencia. 
Como subraya Husserl, lo que se pone entre paréntesis no es el mundo mismo, sino 
la aceptación no tematizada de su existencia, a fin de poder atender reflexivamente a 
los modos en que el mundo se da a la conciencia (Husserl, 1982). 

En estrecha relación con la epoché se encuentra la reducción fenomenológica, 
entendida como la orientación reflexiva de la atención hacia los actos de conciencia 
en los que el mundo y los otros se manifiestan como tales. Esta reducción no clausura 
el acceso a la realidad, sino que lo radicaliza, en la medida en que permite esclarecer 
cómo el sentido de realidad se da siempre en correlación con los modos de aparición 
propios de la conciencia. De este modo, la fenomenología no sustituye el mundo por 
la conciencia, sino que busca describir la correlación esencial entre conciencia y 
fenómeno, esto es, la trama intencional que hace posible que algo aparezca como algo 
(Husserl, 1982). 

La intencionalidad constituye, en este marco, la configuración fundamental de la 
conciencia: toda vivencia es siempre vivencia de algo. Percibir, recordar, imaginar, 
juzgar o querer son actos dirigidos, orientados hacia un objeto intencional. Esta 
direccionalidad no debe entenderse como una relación externa entre un sujeto y un 
objeto previamente dado, sino como el modo estructural en que el sentido se articula 
en la experiencia. El objeto intencional no es un ente psicológico ni una representación 
mental, sino aquello que se da en el acto mismo como su correlato de sentido. De este 
modo, conciencia y mundo no aparecen como dos realidades separadas, sino como 
polos inseparables de una misma relación fenomenológica (Husserl, 1982). 

Ahora bien, esta estructura intencional no se limita a la relación con objetos 
materiales o ideales, sino que se extiende de manera decisiva al ámbito de la 



Empatía, verdad y reconocimiento | Josefa González-Salas 

 

78 

experiencia del otro. Es precisamente aquí donde la fenomenología se enfrenta a uno 
de sus problemas más complejos: el de la intersubjetividad. Si todo sentido se da en 
correlación con los actos de la conciencia, ¿cómo es posible la experiencia de otros 
sujetos que no se manifiestan originariamente del mismo modo que mis propias 
vivencias? Lejos de abordar este problema recurriendo a inferencias analógicas o a 
construcciones teóricas externas, la fenomenología husserliana muestra que la 
experiencia del mundo se da siempre en un horizonte intersubjetivo, en el cual los 
otros están ya implicados como co-constituyentes del sentido (Husserl, 1982; 1996). 

En las Meditaciones cartesianas, Husserl sostiene que la constitución del mundo 
objetivo presupone necesariamente la referencia a otros sujetos, en tanto el mundo se 
da siempre como un mundo válido para una pluralidad de conciencias (Husserl, 
1996). Esta validez intersubjetiva no se añade como un momento externo o 
meramente posterior a la experiencia, sino que pertenece estructuralmente al modo 
en que el mundo se manifiesta como objetivamente válido. En este sentido, el mundo 
se comprende como mundo común en la medida en que se da en un horizonte 
compartido de posibles experiencias, correcciones y confirmaciones. 

Este horizonte compartido es tematizado por Husserl bajo el concepto de mundo 
de la vida (Lebenswelt), entendido como el suelo preteórico y preobjetivo de toda 
experiencia significativa (Husserl, 1996). El mundo de la vida no es un objeto más 
dentro del mundo, sino el horizonte de sentido dentro del cual todo objeto, toda 
acción y todo otro sujeto pueden aparecer como tales. Se trata de un mundo ya 
previamente articulado por prácticas, hábitos, significaciones y evidencias tácitas, que 
sostienen tanto el conocimiento científico como la vida cotidiana. 

Es en este nivel del mundo de la vida donde la problemática de la intersubjetividad 
adquiere su plena relevancia fenomenológica. La experiencia del otro no se produce 
en un vacío abstracto, sino en el seno de un mundo compartido en el que los cuerpos, 
los gestos, las palabras y las acciones ajenas se manifiestan como portadores de sentido. 
En este sentido, la fenomenología muestra que el acceso al otro no constituye un 
problema secundario o derivado, sino una condición estructural de posibilidad del 
mundo mismo como mundo común (Husserl, 1996). 

En este contexto, el fenómeno de la empatía se sitúa en un lugar central. Lejos de 
ser una vivencia afectiva añadida o un mecanismo psicológico de identificación, la 
empatía aparece como la articulación intencional específica que permite el acceso no 
originario a la vivencia ajena. Es a través de la empatía que el otro se da como sujeto 
de experiencias propias, y no como mero objeto perceptivo. De este modo, la empatía 
no puede comprenderse adecuadamente si se la separa del marco fenomenológico que 
articula intencionalidad, intersubjetividad y mundo de la vida (Stein, 2004). 



Empatía, verdad y reconocimiento | Josefa González-Salas 

 

79 

Así entendida, la fenomenología proporciona el marco metodológico 
indispensable para situar rigurosamente la empatía en su estatuto propio: no como 
una vivencia derivada o secundaria, sino como condición estructural del acceso al otro 
y, por extensión, como fundamento del reconocimiento intersubjetivo que sostiene la 
vida común. Este será el punto de partida para la elaboración steiniana del fenómeno 
de la empatía, que será desarrollada en la sección siguiente (Husserl, 1996; Stein, 
2004). 

 

3. La empatía como estructura fenomenológica de la intersubjetividad 

La contribución de Edith Stein al problema de la empatía resulta decisiva en la 
historia de la fenomenología en la medida en que logra delimitar con precisión su 
estatuto fenomenológico propio, evitando tanto su reducción psicologista como su 
disolución en modelos inferenciales. En Zum Problem der Einfühlung (1917), Stein 
define la empatía (Einfühlung) como una vivencia no originaria (nicht-originäre 
Erfahrung), mediante la cual la vivencia del otro se da como vivencia ajena, es decir, 
como experiencia que no es mía, pero que se manifiesta como experiencia vivida por 
otro sujeto (Stein, 2004, pp. 9–15). En este sentido, la no-originariedad de la empatía 
no implica una deficiencia cognitiva ni una mediación conceptual indirecta, sino que 
pertenece esencialmente a la configuración misma del fenómeno empático, tal como 
Stein insiste a lo largo de su análisis inicial (Stein, 2004). 

Desde esta perspectiva, la empatía posee un carácter intencional específico. Se trata 
de un acto mediante el cual la conciencia no se dirige a un objeto físico ni a un 
contenido psíquico propio, sino a la vivencia de otro sujeto en cuanto vivencia de 
otro. La intencionalidad empática no apunta a reproducir la experiencia ajena ni a 
inferirla por analogía, sino a captarla como experiencia vivida por un alter ego, 
conservando su carácter de ajenidad (Stein, 2004, pp. 23–27). Precisamente por ello, 
Stein distingue rigurosamente la empatía tanto de la inferencia analógica —que 
presupone un razonamiento mediato desde la propia experiencia— como del contagio 
afectivo, en el que la vivencia del otro se disuelve en una reacción emocional propia, 
distinción que ocupa un lugar central en su análisis fenomenológico de la Einfühlung 
(Stein, 2004). 

Este punto resulta central para la delimitación fenomenológica del fenómeno. En 
la empatía auténtica, la vivencia ajena no se convierte en mi vivencia, ni se reproduce 
de manera imaginaria, sino que se da como vivencia ajena en cuanto tal. La empatía 
no anula la distancia entre el yo y el tú, sino que la constituye fenomenológicamente. 
De este modo, Stein evita tanto el solipsismo metodológico —que haría imposible el 



Empatía, verdad y reconocimiento | Josefa González-Salas 

 

80 

acceso al otro como sujeto— como una concepción fusional de la intersubjetividad 
que disolvería la alteridad personal (Stein, 2004, pp. 28–34). 

La trama de la empatía puede describirse, siguiendo a Stein, como una experiencia 
intencional estratificada. En un primer nivel, el cuerpo ajeno se da como cuerpo vivo 
(Leib), dotado de expresividad y significado; en un segundo nivel, esta expresividad 
corporal remite a una vida anímica; y, finalmente, dicha vida anímica se comprende 
como expresión de una subjetividad personal unificada (Stein, 2004, pp. 60–75). Este 
proceso no es inferencial ni constructivo, sino fenomenológico: el sentido de la 
vivencia ajena se da en la experiencia empática sin mediación inferencial, aunque 
siempre de modo no originario. 

En este punto se hace patente la cercanía (y al mismo tiempo la originalidad), del 
planteamiento steiniano respecto de Husserl. Si bien la problemática de la 
intersubjetividad ya estaba presente en la fenomenología husserliana, Stein ofrece una 
clarificación decisiva al mostrar que el acceso al otro no se produce primariamente por 
analogía ni por una constitución teórica posterior, sino por una experiencia empática 
directamente dada en el mundo de la vida, aunque de modo no originario (Husserl, 
1996, § 42–50; Stein, 2004). La empatía se sitúa así en el núcleo mismo de la 
constitución intersubjetiva del mundo, y no como un fenómeno secundario añadido 
a una subjetividad ya constituida. 

Gracias a la empatía, el otro aparece como otro yo (ein anderes Ich), es decir, como 
sujeto de vivencias propias, dotado de interioridad, intencionalidad y sentido. Esta 
aparición del otro como sujeto no es un acto reflexivo posterior, sino una condición 
constitutiva de la experiencia misma del mundo como mundo común. Sin empatía, 
el mundo se reduciría a una colección de objetos; con ella, se constituye como ámbito 
compartido de significatividad intersubjetiva (Husserl, 1996; Stein, 2004). 

Esta comprensión de la empatía tiene consecuencias decisivas para la noción de 
persona. Para Stein, la persona no se reduce ni a un individuo empírico ni a un sujeto 
trascendental abstracto, sino que se manifiesta como una unidad estructural de 
cuerpo, alma y espíritu, cuya vida personal se halla constitutivamente abierta a los 
otros en el ámbito de la intersubjetividad (Stein, 2007). La relacionalidad no aparece 
aquí como un rasgo accidental o añadido, sino como un momento constitutivo de la 
persona misma, y la empatía constituye el modo fenomenológico mediante el cual esta 
apertura relacional se actualiza y se hace accesible en la experiencia. 

En este sentido, la dignidad personal no se presenta aquí como una atribución 
normativa externa ni como un valor añadido desde un marco jurídico posterior, sino 
como una dimensión que puede ser esclarecida fenomenológicamente a partir del 
acceso empático al otro como centro de experiencia irreductible. Reconocer al otro 



Empatía, verdad y reconocimiento | Josefa González-Salas 

 

81 

como persona implica haberlo experimentado, siquiera de modo no originario, como 
alguien que vive, siente, quiere y actúa desde una interioridad propia. La negación 
sistemática de este acceso no constituye únicamente un error teórico, sino que puede 
dar lugar a formas de cosificación que comprometen las condiciones mismas del 
reconocimiento intersubjetivo, tal como ha sido analizado en la teoría del 
reconocimiento (Honneth, 1997). 

Así entendida, la empatía no es un fenómeno marginal ni un complemento 
afectivo de la vida social, sino una estructura constitutiva de la intersubjetividad, 
aunque se dé siempre de modo no originario. Sobre ella descansa la posibilidad de 
reconocer al otro como persona y, con ello, de articular nociones centrales como 
dignidad, responsabilidad y comunidad en el horizonte de una vida compartida. Esta 
base fenomenológica será decisiva para comprender, en las secciones siguientes, cómo 
la ruptura del vínculo entre empatía y verdad compromete no solo la experiencia del 
otro, sino las condiciones mismas de la vida política compartida (Husserl, 1996; Stein, 
2004; Honneth, 1997). 

 

4. Verdad y empatía: condiciones de posibilidad 

Si la empatía constituye el modo específico de acceso a la vivencia ajena, resulta 
necesario interrogar las condiciones bajo las cuales dicho acceso puede sostenerse 
como legítimo y no degradarse en una mera reacción afectiva o en una construcción 
proyectiva. En este punto, la relación entre empatía y verdad adquiere un carácter 
estructural. La comprensión clásica de la verdad formulada por Aristóteles, entendida 
como decir de lo que es que es y de lo que no es que no es (to legein to on hoti estin kai 
to mē on hoti ouk estin), permite pensar la verdad no como una construcción subjetiva 
ni como un consenso intersubjetivo contingente, sino como una relación del 
entendimiento con lo que es, en cuanto se manifiesta como tal (Aristóteles, 1995, 
Metafísica, Γ, 7, 1011b25). En este sentido, la verdad no se reduce a una adecuación 
lógica meramente formal, sino que remite a una dimensión ontológica del aparecer, 
en la medida en que algo puede mostrarse como siendo lo que es. 

Leída desde una perspectiva fenomenológica, esta concepción muestra que la 
verdad no es un añadido posterior al aparecer de los fenómenos, sino una condición 
constitutiva de su manifestación significativa. Todo fenómeno se da siempre bajo una 
cierta configuración de sentido que permite que aparezca como algo y no como otra 
cosa. Aplicado al ámbito intersubjetivo, esto implica que la vivencia del otro solo 
puede ser reconocida empáticamente en la medida en que se la acoja como algo 
verdadero, esto es, como una experiencia que se da y que reclama ser tomada en serio 
en su propio sentido. La empatía, en consecuencia, no puede sostenerse como 



Empatía, verdad y reconocimiento | Josefa González-Salas 

 

82 

condición constitutiva de acceso al otro si se ve desligada de una relación no 
distorsionada con la verdad de la experiencia ajena. 

Desde este punto de vista, la empatía no consiste simplemente en “sentir con” el 
otro, sino en reconocer la validez de su vivencia como vivencia, aun cuando esta no se 
dé originariamente a la propia conciencia. La no-originariedad de la experiencia 
empática no implica una relativización de la verdad, sino, por el contrario, una forma 
específica de acceso a la verdad de la experiencia ajena. El otro se da, así como sujeto 
de vivencias que reclaman ser reconocidas como verdaderas en su propio sentido, 
aunque no originarias para mí. Cuando este vínculo se rompe, la empatía corre el 
riesgo de reducirse a una reacción emocional selectiva, desvinculada del 
reconocimiento efectivo de la alteridad. 

La reflexión de Hannah Arendt sobre la verdad factual permite proyectar esta 
problemática al ámbito político. Para Arendt, la verdad factual, entendida como 
aquella que remite a acontecimientos, hechos y experiencias concretas, constituye el 
suelo del mundo común, en la medida en que establece un horizonte compartido 
dentro del cual los sujetos pueden aparecer unos ante otros y reconocerse como 
interlocutores válidos (Arendt, 1996). La destrucción sistemática de esta verdad no 
solo compromete el discurso público, sino que erosiona las condiciones mismas de 
posibilidad de la experiencia intersubjetiva y de la vida política compartida (Arendt, 
2005). 

En La mentira en la política, Arendt muestra que la manipulación de los hechos 
no afecta únicamente al ámbito cognitivo, sino que produce una transformación 
profunda del espacio de aparición. Allí donde ya no es posible distinguir entre lo 
verdadero y lo falso, el mundo común se fragmenta y los sujetos pierden los puntos 
de referencia compartidos que hacen posible la orientación en la realidad y la acción 
concertada (Arendt, 2005). En este contexto, la empatía se ve particularmente 
afectada, pues pierde su anclaje en una realidad compartida y se vuelve fácilmente 
instrumentalizable como recurso emocional. 

En escenarios caracterizados por la posverdad, la empatía no desaparece, sino que 
se desfigura. Se intensifica la apelación a los afectos, pero estos quedan desligados de 
la verdad de las experiencias concretas de los otros. El resultado no es un 
fortalecimiento del reconocimiento, sino su simulacro: la empatía se activa 
únicamente respecto de aquellas narrativas que confirman marcos previos o intereses 
particulares, mientras que otras experiencias quedan invisibilizadas o desacreditadas. 
De este modo, la ruptura del vínculo entre empatía y verdad compromete no solo la 
posibilidad del reconocimiento personal, sino también la estructura misma de la vida 
política como espacio de aparición y coexistencia. 



Empatía, verdad y reconocimiento | Josefa González-Salas 

 

83 

Cabe afirmar, entonces, que la verdad no es un presupuesto externo o accesorio de 
la empatía, sino una condición interna de su posibilidad. Sin una relación no 
distorsionada con la verdad del otro y del mundo común, la empatía pierde su carácter 
fenomenológico propio y se transforma en un mecanismo afectivo funcional a 
dinámicas de poder y manipulación. Este diagnóstico prepara el terreno para 
comprender por qué el reconocimiento y el cuidado, desarrollados en el apartado 
siguiente, no pueden sostenerse sin una articulación previa entre empatía y verdad. 

 

5. Del reconocimiento a la dignidad y el cuidado 

El análisis precedente ha mostrado que la empatía, en cuanto trama constitutiva 
de acceso a la vivencia ajena, solo puede sostenerse plenamente cuando permanece 
vinculada a una relación no distorsionada con la verdad. Esta articulación resulta 
decisiva para comprender el paso desde la experiencia intersubjetiva, tal como ha sido 
descrita fenomenológicamente, hacia el reconocimiento como categoría filosófica y 
social. En este sentido, la teoría del reconocimiento desarrollada por Axel Honneth 
ofrece un marco conceptual fecundo, en la medida en que puede ser puesta en diálogo 
con el trasfondo fenomenológico previamente elaborado. 

Para Honneth, el reconocimiento no constituye un acto secundario ni una 
concesión moral contingente, sino una condición constitutiva de la identidad 
personal. Los sujetos solo pueden desarrollar una relación positiva consigo mismos en 
la medida en que son reconocidos por otros en determinadas esferas fundamentales 
de la vida social. La negación de este reconocimiento no se limita a una injusticia 
externa, sino que produce una forma específica de daño moral, en tanto afecta la 
posibilidad misma de autorrelación y de autocomprensión del sujeto (Honneth, 
1997). 

Desde una perspectiva fenomenológica, este planteamiento puede ser 
profundizado mostrando que el reconocimiento presupone un acceso previo al otro 
como sujeto de vivencias. Antes de cualquier atribución normativa, jurídica o social, 
el otro debe aparecer como alguien cuya experiencia cuenta, como un centro de 
sentido irreductible. Este aparecer no es producido por el reconocimiento, sino que 
constituye una condición de posibilidad para que el reconocimiento tenga lugar. En 
este sentido, la empatía puede ser comprendida como una condición pre-normativa 
del reconocimiento, en la medida en que permite que el otro sea experimentado como 
sujeto y, por ello, pueda ser reconocido como persona. 

La relación entre reconocimiento y verdad, desarrollada en el apartado anterior, 
resulta aquí determinante. Reconocer al otro implica no solo admitir su existencia, 
sino acoger la verdad de su experiencia en cuanto experiencia vivida por él. Allí donde 



Empatía, verdad y reconocimiento | Josefa González-Salas 

 

84 

esta verdad es relativizada, manipulada o instrumentalizada, el reconocimiento se vacía 
de contenido y se transforma en una formalidad abstracta. En contextos de posverdad, 
el reconocimiento corre así el riesgo de reducirse a una retórica inclusiva que no se 
traduce en una relación efectiva con la alteridad concreta de las personas. 

La reflexión de Paul Ricoeur permite profundizar esta dimensión al introducir la 
noción de reconocimiento narrativo. En Caminos del reconocimiento, Ricoeur muestra 
que reconocer al otro no consiste únicamente en identificarlo como sujeto de 
derechos, sino en acogerlo como alguien capaz de decir “yo”, de narrar su historia y 
de dar sentido a su experiencia en el tiempo (Ricoeur, 2005). Este reconocimiento 
narrativo presupone una disposición a otorgar crédito a la palabra del otro, en el 
sentido de la atestación y de la confianza en el testimonio que Ricoeur vincula a la 
identidad narrativa. 

Desde esta perspectiva, la ruptura del vínculo entre verdad y empatía afecta 
directamente las condiciones simbólicas del reconocimiento. Cuando el testimonio 
del otro es sistemáticamente desacreditado o subordinado a marcos narrativos 
dominantes, el reconocimiento se ve erosionado incluso allí donde se proclama 
discursivamente. El otro ya no aparece como alguien que dice verdad sobre su 
experiencia, sino como un objeto de evaluación estratégica, lo que compromete su 
dignidad personal. 

Es en este entramado conceptual donde emerge la noción de cuidado. Lejos de 
constituir una mera actitud sentimental o una virtud privada, el cuidado puede ser 
elucidado fenomenológicamente como una respuesta práctica que se sigue del 
reconocimiento del otro como persona. Si el otro es reconocido como alguien cuya 
experiencia es verdadera y significativa, su vulnerabilidad no puede ser ignorada sin 
incurrir en una contradicción entre el reconocimiento afirmado y la práctica efectiva 
(Stein, 2004; Honneth, 1997). 

Desde el horizonte steiniano de la persona, esta respuesta no implica sustituir al 
otro ni anular su autonomía, sino hacerse cargo de su situación concreta respetando 
su condición personal. El cuidado aparece así como una exigencia interna del 
reconocimiento empático, y no como una obligación externa impuesta desde un 
marco moral heterónomo. Cuidar significa responder a la aparición del otro como 
digno, sin reducirlo a medio ni absorberlo en una lógica paternalista (Stein, 2007; 
Ricoeur, 2005). 

En este sentido, el cuidado posee una dimensión política ineludible. No porque 
se identifique con políticas asistenciales específicas, sino porque remite a la forma en 
que una comunidad reconoce o fracasa en reconocer la dignidad de quienes la 
integran. Allí donde el reconocimiento se ve erosionado por la distorsión de la verdad 



Empatía, verdad y reconocimiento | Josefa González-Salas 

 

85 

y la instrumentalización de la empatía, el cuidado se vuelve inviable o queda reducido 
a una formulación meramente retórica (Arendt, 1996; 2005). Por el contrario, cuando 
la empatía permanece vinculada a la verdad y al reconocimiento efectivo del otro como 
persona, el cuidado se configura como una práctica concreta que sostiene el mundo 
común (Arendt, 1996; Stein, 2004). 

Este tránsito desde la empatía hacia el reconocimiento y el cuidado prepara el 
terreno para la reflexión final sobre lo político, entendido no como mera gestión de 
intereses, sino como espacio de aparición, reconocimiento y responsabilidad 
compartida (Arendt, 1996; Honneth, 1997). 

 

6. Conclusión. Empatía y política: hacia una fenomenología del cuidado 

El recorrido desarrollado permite abordar ahora explícitamente la relación entre 
empatía y política, evitando dos reducciones habituales: por una parte, la comprensión 
de la política como mera gestión técnica del poder; por otra, la apelación a la empatía 
como recurso emocional desprovisto de fundamento antropológico. Desde una 
perspectiva fenomenológica, lo político no puede entenderse al margen de las 
condiciones de posibilidad de la intersubjetividad, pues remite, en su sentido más 
fundamental, al espacio de aparición en el que los sujetos se manifiestan unos a otros 
como quienes son. 

Tal como ha mostrado Hannah Arendt, la política se constituye allí donde los seres 
humanos aparecen en un mundo común a través de la palabra y la acción, haciendo 
visible su pluralidad irreductible (Arendt, 1993). Este espacio de aparición no es un 
mero escenario institucional, sino una dimensión intersubjetiva que presupone la 
posibilidad de reconocer al otro como interlocutor válido, es decir, como alguien cuya 
experiencia, palabra y acción cuentan. Desde este punto de vista, la política descansa 
en condiciones antropológicas previas que no pueden ser producidas por la política 
misma, sino que la hacen posible. 

En este horizonte, la empatía aparece como una condición estructural de lo 
político. No porque garantice consenso ni armonía, sino porque posibilita el acceso al 
otro como sujeto de experiencia y no como mero portador de intereses o funciones 
(Stein, 2004). Sin una experiencia empática que permita captar al otro como otro yo, 
la pluralidad política corre el riesgo de vaciarse de contenido y de reducirse a una mera 
yuxtaposición de individuos o a una confrontación estratégica de fuerzas. En ese caso, 
la política tiende a perder su densidad propiamente humana y queda expuesta a formas 
de técnica, propaganda o administración (Arendt, 1993). 



Empatía, verdad y reconocimiento | Josefa González-Salas 

 

86 

Sin embargo, como se ha mostrado en los apartados anteriores, la empatía solo 
puede sostener este papel fundante en la constitución de la intersubjetividad y del 
reconocimiento cuando permanece vinculada a la verdad del otro y del mundo 
común. En contextos caracterizados por la posverdad, esta vinculación se ve 
profundamente erosionada. La manipulación de los hechos y la fragmentación de la 
realidad compartida no solo afectan al juicio racional, sino que alteran las condiciones 
mismas bajo las cuales los sujetos pueden aparecer unos ante otros como dignos de 
reconocimiento. En este escenario, la empatía no desaparece, sino que se desfigura: 
tiende a convertirse en un recurso de movilización afectiva selectiva, desligado del 
reconocimiento efectivo de la alteridad. 

Desde esta perspectiva, la posverdad no constituye únicamente un problema 
epistemológico o comunicacional, sino una crisis fenomenológica de lo político, en la 
medida en que afecta las condiciones de aparición y de reconocimiento de los sujetos 
en un mundo común. Allí donde este mundo compartido se disuelve, el espacio de 
aparición se fragmenta y los sujetos quedan expuestos a formas de aislamiento, 
desconfianza y desorientación. La empatía, privada de su anclaje en la verdad, deja de 
abrir al otro como otro y pasa a funcionar como mecanismo de identificación tribal o 
de exclusión, socavando las bases del reconocimiento y de la dignidad personal 
(Arendt, 1996; 2005). 

Es precisamente frente a esta deriva que la noción de cuidado, desarrollada en el 
apartado anterior, adquiere su plena significación política. Comprendido 
fenomenológicamente, el cuidado no es una actitud privada ni una virtud moral 
añadida, sino la expresión práctica del reconocimiento del otro como persona. Allí 
donde el otro aparece como alguien cuya experiencia es verdadera y significativa, el 
cuidado se presenta como una respuesta adecuada a su vulnerabilidad, sin anular su 
autonomía ni reducirlo a objeto de intervención. 

Desde el horizonte steiniano, esta respuesta no se funda en una ética meramente 
compasiva ni en una lógica paternalista, sino en la configuración misma de la 
intersubjetividad. La empatía, al hacer posible el acceso al otro como sujeto, abre un 
campo de responsabilidad que, desde el interior de esa relación, no puede ser ignorado 
sin contradecir el reconocimiento afirmado. En este sentido, el cuidado se configura 
como una exigencia interna de la vida política, en la medida en que esta pretende 
sostener un mundo común en el que la dignidad personal no sea meramente 
declarativa. 

Así entendida, una elucidación fenomenológica del cuidado no propone un 
modelo político concreto ni un programa normativo cerrado, sino un criterio crítico 
para evaluar las prácticas políticas contemporáneas. Allí donde la empatía es 



Empatía, verdad y reconocimiento | Josefa González-Salas 

 

87 

instrumentalizada y desligada de la verdad, el reconocimiento se vacía y el cuidado se 
vuelve retórico. Por el contrario, cuando la empatía permanece anclada en la verdad 
de las experiencias concretas de los sujetos, el cuidado puede emerger como una 
práctica que sostiene efectivamente la pluralidad y la dignidad en el espacio público. 

El aporte específico de Edith Stein a esta problemática radica en haber mostrado 
que la intersubjetividad no es un dato secundario ni un problema derivado, sino una 
estructura fenomenológicamente originaria de la experiencia humana. Al situar la 
empatía en el núcleo de la constitución del mundo común y al comprender a la 
persona como una unidad relacional abierta a los otros, Stein ofrece recursos 
conceptuales decisivos para repensar lo político más allá de reducciones tecnocráticas 
o afectivistas. En un contexto marcado por la crisis de la verdad y la fragmentación 
del espacio público, su fenomenología permite recuperar una comprensión exigente 
de la política como ámbito de aparición, reconocimiento y responsabilidad 
compartida. 

 

7. Referencias 

Arendt, H. (1993). La condición humana. Paidós. 

Arendt, H. (1996). Verdad y política. En Entre el pasado y el futuro (pp. 227–264). 
Península. 

Arendt, H. (2005). La mentira en la política. Taurus. 

Aristóteles. (1995). Metafísica (V. García Yebra, Trad.). Gredos. (Obra original 
publicada ca. siglo IV a. C.). 

Honneth, A. (1997). La lucha por el reconocimiento: Por una gramática moral de los 
conflictos sociales (M. Ballesteros, Trad.). Crítica. 

Husserl, E. (1982). Investigaciones lógicas (Vol. II). Alianza. 

Husserl, E. (1996). Meditaciones cartesianas: Introducción a la fenomenología (J. Gaos, 
Trad.). Tecnos. 

Ricoeur, P. (2005). Caminos del reconocimiento. Trotta. 

Stein, E. (2004). Sobre el problema de la empatía. Trotta. (Obra original publicada en 
1917). 

Stein, E. (2007). La estructura de la persona humana. Biblioteca de Autores Cristianos. 
 

* 
Enviado: 05/07/2025 
Aceptado: 17/12/2025 
Editor: Francisco Novoa-Rojas 
Conflicto de interés: no declara 


