
 
REVISTA INMANERE  
Vol. 4, pp. 46 – 63  
ISSN 2735-797X 
https://doi.org/10.21703/2735-797X.3573  

 

46 

 

La promesa interrumpida del símbolo: Gadamer y la 
imposibilidad de lo sagrado en el arte moderno 

e Interrupted Promise of the Symbol: Gadamer and the 
Impossibility of the Sacred in Modern Art 

 
Carlos Cares-Pérez   

Universidad Católica de la Santísima Concepción, Concepción, Chile. 
 
 

 

Resumen 

La hermenéutica de Hans-Georg Gadamer 
permite comprender el símbolo como una 
forma originaria de presencia y de verdad, 
en la que lo visible hospeda lo invisible. 
Frente a la modernidad estética, que 
convierte el arte en objeto autónomo y 
autorreferencial, el pensamiento 
gadameriano denuncia la ruptura entre arte 
y verdad, mostrando que la pérdida del 
símbolo implica una crisis del sentido. El 
símbolo no representa ni traduce: acontece 
como epifanía de sentido que transforma al 
espectador. Su interrupción en la 
modernidad no supone su desaparición 
definitiva, sino una suspensión que exige 
una reapertura hermenéutica. En diálogo 
con la fenomenología contemporánea, el 
símbolo puede reaparecer como exceso, 
como donación o como mirada que nos ve. 
Más que restaurar una estética sagrada, se 
trata de restituir la actitud simbólica, 
aquella disposición que deja manifestarse al 
ser en la forma sensible. Allí donde el arte 
logra nuevamente hospedar lo invisible, el 
símbolo recobra su potencia reveladora y el 
arte recupera su dimensión ontológica y 
transformadora. 

Palabras clave: símbolo, arte, hermenéutica, 
Gadamer, sagrado 

Abstract 

Hans-Georg Gadamer’s hermeneutics 
conceives the symbol as an original form of 
presence and truth, where the visible hosts 
the invisible. Against modern aesthetics, 
which renders art autonomous and self-
referential, Gadamer exposes the rupture 
between art and truth, showing that the 
loss of the symbol entails a crisis of 
meaning. e symbol neither represents 
nor translates; it occurs as an epiphany of 
sense that transforms the viewer. Its 
interruption in modernity does not mean 
its definitive disappearance but a 
suspension that calls for a hermeneutic 
reopening. In dialogue with contemporary 
phenomenology, the symbol may reappear 
as excess, donation, or as the gaze that sees 
us. Rather than restoring a sacred 
aesthetics, the task is to recover the 
symbolic disposition, the openness that lets 
being manifest itself through sensible form. 
Where art once again hosts the invisible, 
the symbol regains its revelatory power and 
art recovers its ontological and 
transformative dimension. 

Keywords: symbol, art, hermeneutics, 
Gadamer, sacred.

https://doi.org/10.21703/2735-797X.3573
https://orcid.org/0009-0009-4866-3579
mailto:ccares@filosofia.ucsc.cl


La promesa interrumpida del símbolo | Carlos Cares-Pérez 

47 

1. Introducción 

¿Puede el arte moderno hablar de lo sagrado? Esta pregunta no remite a 
una cuestión religiosa ni a una nostalgia litúrgica, sino a un problema 
propiamente hermenéutico: el debilitamiento del símbolo como vehículo de 
sentido en la experiencia estética. Hans-Georg Gadamer, en su texto Estética y 
hermenéutica, denuncia una ruptura entre la obra de arte y su poder simbólico, 
es decir, su capacidad para remitirnos a un sentido que la transciende. El 
símbolo no es mera representación, sino presencia significante. Sin embargo, 
en el arte moderno, esta promesa del símbolo se ve interrumpida; la obra ya 
no remite, sino que se basta a sí misma. 

La cuestión del símbolo, como ya ha advertido Paul Ricoeur, no es un 
accidente menor, sino un “modo primario del lenguaje humano” (Ricoeur, 
1974, p. 15). La pérdida del símbolo en el arte implica entonces una mutación 
en la forma misma de nuestra comprensión del mundo. Más allá de una 
cuestión estética, lo que está en juego es el acceso a una experiencia de sentido 
que no se reduzca a lo subjetivo ni a lo formal. La desaparición del símbolo 
supone, por tanto, una clausura del horizonte de lo sagrado como 
acontecimiento compartido y transformador. En un contexto donde 
predomina la lógica de la representación, preguntarse por el símbolo es 
preguntarse por la posibilidad de una apertura ontológica. De esta forma, 
Gadamer retoma esta preocupación desde una tradición hermenéutica que, en 
diálogo con la teología, reconoce que en el arte sagrado no hay estética sin una 
apertura a la manifestación del ser. Frente a la estetización moderna, su 
planteamiento recupera el espesor ontológico de la experiencia simbólica. 

Este artículo analiza en profundidad el argumento gadameriano sobre la 
escisión moderna entre estética y símbolo, mostrando que, al disolverse el 
espesor simbólico de la figura, se hace imposible toda experiencia de lo sagrado 
en el arte. En consecuencia, se plantea como pregunta de investigación: ¿por 
qué la ruptura del símbolo en el arte moderno impide la posibilidad de una 
experiencia de lo sagrado, según Hans-Georg Gadamer? 

En este marco, la hipótesis que guía este artículo sostiene que la disolución 
del símbolo en el arte moderno, al romper la unidad entre figura y sentido, 
imposibilita una experiencia de lo sagrado en el sentido gadameriano; sin 
embargo, esta imposibilidad no es absoluta, pues ciertos enfoques 
contemporáneos permiten vislumbrar una reapertura simbólica bajo nuevas 
condiciones fenomenológicas y hermenéuticas. Para abordar este problema, La 



La promesa interrumpida del símbolo | Carlos Cares-Pérez 

48 

metodología empleada consiste en un análisis hermenéutico-conceptual 
sustentado en bibliografía especializada, tanto en fuentes primarias, 
principalmente Gadamer, como en estudios contemporáneos sobre el símbolo 
y la crisis moderna.  

Este enfoque permite reconstruir críticamente el estatuto del símbolo en 
Gadamer, delimitar su diferencia respecto del signo y esclarecer las condiciones 
de su crisis en el arte moderno. Asimismo, la hermenéutica se articula aquí 
como método, en cuanto busca interpretar el fenómeno simbólico desde la 
experiencia misma de la obra, atendiendo a su dimensión ontológica y 
transformadora. No se trata solo de describir textos, sino de examinar cómo la 
estructura simbólica se constituye como acontecimiento de sentido y qué 
implica esto para la posibilidad de lo sagrado en el arte contemporáneo. 

El texto se estructura de la siguiente forma: en primer lugar, se expone la 
concepción gadameriana del símbolo como unidad de presencia y sentido; en 
segundo lugar, se profundiza en cómo esta promesa simbólica se interrumpe 
en el arte moderno; en tercer lugar, se analizan las condiciones para una 
reapertura del símbolo desde la hermenéutica del exceso; en cuarto lugar, se 
reflexiona sobre la transparencia del símbolo como umbral de revelación; y 
finalmente, se concluye con una evaluación crítica de la posibilidad de lo 
sagrado en el arte contemporáneo. 

 

2. El símbolo como presencia: Gadamer y la unidad significante de la obra 

En el pensamiento de Hans-Georg Gadamer, el símbolo no es una 
construcción cultural ni un simple vehículo estético de representación, es ante 
todo una experiencia ontológica de sentido, una manifestación en la cual el ser 
se da a conocer. Esta comprensión del símbolo no se enmarca en una teoría 
del signo ni en una semiótica, sino que se sitúa en el centro de su propuesta 
hermenéutica, donde el arte se presenta como un modo privilegiado de acceso 
a la verdad. En efecto, para Gadamer, la obra de arte simboliza porque hace 
presente lo que no podría decirse de otro modo, no sustituyéndolo, sino 
encarnándolo. 

Para delimitar adecuadamente la noción de símbolo es necesario 
distinguirla de cualquier teoría representacional. Gadamer (1999) no entiende 
el símbolo como un signo que remite a un contenido ausente, sino como una 
forma originaria de presencia donde lo sensible y lo suprasensible co-
pertenecen (pp. 99–110). Como señala Jean Grondin (2006), el símbolo en 



La promesa interrumpida del símbolo | Carlos Cares-Pérez 

49 

Gadamer no alude simplemente a otro ámbito, sino que hace que algo 
acontezca en el aparecer mismo de la obra (p. 213). En este sentido, el símbolo 
no codifica significados: los encarna. Su fuerza hermenéutica radica 
precisamente en que en él la figura no representa una verdad exterior, sino que 
la hace presente en su mostrarse. 

Esto implica comprender que el símbolo no es un añadido a la obra ni un 
medio secundario a través del cual se expresa un contenido, sino la forma 
misma en que el sentido se da. En el símbolo, lo que aparece y lo que significa 
coinciden en un mismo acto de presencia. El símbolo no representa algo que 
ya existe de antemano en otro lugar; su mostrarse es ya la aparición del sentido. 
Por eso, cuando Gadamer (1998) afirma que el arte simboliza, no está diciendo 
que la obra aluda a una realidad distante, sino que en su forma sensible se 
manifiesta el ser mismo. Lo simbólico, en este marco, no es una técnica ni una 
convención, sino una estructura del aparecer. 

Esta noción se diferencia claramente de cualquier concepción 
representacional. El símbolo, en Gadamer, no remite a una entidad ausente ni 
traduce un contenido conceptual previo, sino que se da en su mostrarse mismo 
como lo que significa. Por eso, la fuerza del símbolo no está en su capacidad 
para apuntar a otra cosa, sino en su poder para hacerse portador de sentido en 
el acto mismo de su aparición. Como afirma Gadamer: 

La realidad de la obra de arte y su fuerza declarativa no se dejan limitar al horizonte 
histórico originario en el cual el creador de la obra y el contemplador eran 
efectivamente simultáneos. [...] En cualquier caso, la conciencia estética puede 
seguir invocando que la obra de arte se comunica a sí misma. (Gadamer, 1998, p. 
55) 

La clave de esta comunicación no es un contenido transmitido, sino un 
acontecimiento de comprensión, que no puede producirse si no es en el 
contacto con la obra misma. Este es el núcleo de la hermenéutica gadameriana; 
a decir, la verdad del arte se da en el encuentro, en el modo en que el símbolo 
nos sitúa ante algo que excede la intención del autor, el juicio del espectador y 
la tradición misma. Así, el símbolo no es vehículo de una doctrina, sino 
epifanía de sentido. 

Esta epifanía no debe entenderse como una revelación externa, sino como 
un suceso en el que algo del ser se deja decir a través de la forma artística. La 
obra, en su concreción material, no pierde su carácter humano, pero en ella 
acontece algo más que lo humano, es decir, una dimensión del ser que se 



La promesa interrumpida del símbolo | Carlos Cares-Pérez 

50 

muestra en su propio aparecer. En este sentido, el símbolo no comunica solo 
significados, sino modos de presencia; y esa presencia es lo que funda la 
posibilidad misma del sentido. 

Este carácter epifánico exige una estructura que Gadamer describe como 
unidad entre lo visible y lo invisible, entre figura y fondo, entre forma sensible 
y sentido trascendente. En este sentido, el símbolo no se agota en lo que 
muestra, pero tampoco remite a una realidad externa y ajena. Su potencia 
reside en su capacidad de contener y hospedar aquello que manifiesta. En 
palabras de Gadamer: 

El símbolo viene definido porque en él se conoce y se re-conoce algo. [...] la fuerza 
simbólica de la obra de arte queda definida, no por remitir, poniéndose en su lugar, 
a algo común, sino por hacer consciente de que hay algo común a través de su 
propia fuerza declarativa. (Gadamer, 1998, p. 149) 

El reconocimiento del que habla Gadamer no es una operación intelectual, 
sino una experiencia existencial. Reconocer en el símbolo algo común significa 
reencontrarse con aquello que nos constituye, con un fondo compartido que 
trasciende lo individual sin anularlo. Lo común no es una idea abstracta, sino 
la comunión misma que se produce en la experiencia del arte. Así, el símbolo 
no apunta hacia un concepto universal, sino que abre un espacio donde lo 
singular y lo común se reflejan mutuamente. 

Aquí, el símbolo es mucho más que una referencia compartida, es una 
forma de conocimiento no conceptual, una experiencia en la que el espectador 
es interpelado por la obra misma. Esto implica una comprensión que no se 
alcanza por deducción lógica ni por desciframiento simbólico, sino por una 
disposición receptiva, por una apertura hermenéutica que permite que algo del 
ser se deje decir en la forma artística. Gadamer, en sintonía con la tradición 
hermenéutica, mantiene que el arte no se interpreta como se traduce un 
código, sino que se deja interpelar en su aparecer: “todo encuentro con una 
obra de arte significará un encuentro con nosotros mismos” (Gadamer, 1998, 
p. 55). 

Así, se revela un punto decisivo, pues el símbolo es un espejo en el que se 
refleja la estructura misma de la comprensión humana. Lo que comprendemos 
en la obra no está dentro de ella como un mensaje oculto, ni fuera como un 
contenido a descubrir, sino que acontece en el movimiento mismo del 
comprender. Por eso, cada encuentro con una obra es irrepetible, pero no 



La promesa interrumpida del símbolo | Carlos Cares-Pérez 

51 

arbitrario; ya que lo simbólico mantiene su consistencia precisamente porque 
es una forma de presencia, no una invención subjetiva. 

De esta forma, se condensa el núcleo de la experiencia estética en sentido 
hermenéutico: en la obra de arte se dice algo sobre la realidad y sobre nosotros, 
y se dice en una forma que no puede ser sustituida por ninguna otra 
mediación. El símbolo, entonces, no es simplemente una imagen significativa, 
sino una estructura de participación ontológica, que transforma al espectador 
en alguien implicado en lo que se muestra. De ahí que la estética gadameriana 
no sea contemplativa ni técnica, sino existencial y transformadora. 

Este efecto transformador se inscribe en lo que Gadamer denomina 
Bildung, es decir, la formación del espíritu. El símbolo no educa por 
transmisión de conocimientos, sino que nos forma al situarnos en un horizonte 
que exige ser habitado. En este horizonte, lo invisible se manifiesta no como 
concepto, sino como forma vivida. Por ello, Gadamer sostiene: “las obras de 
arte poseen un elevado rango ontológico, y esto se muestra en la experiencia 
que hacemos en la obra de arte: algo emerge a la luz, y eso es lo que nosotros 
llamamos verdad” (Gadamer, 1998, p. 290). 

La verdad que surge en la obra no se impone como una tesis, sino que se 
ofrece como experiencia. En el símbolo, la verdad acontece del mismo modo 
en que el ser se da, es decir, no por imposición ni por demostración, sino por 
aparición. La obra, en su modo de mostrarse, nos enseña a ver, a oír y a 
comprender de un modo distinto. Así, la función del símbolo no es 
simplemente un mero mostrar algo, sino transformar la manera misma en que 
lo real puede mostrarse ante nosotros. La verdad a la que se accede mediante 
el símbolo no es teórica, sino de hecho. Es una verdad que aparece y nos 
transforma. Por esta razón, el símbolo estético no debe ser entendido como un 
ornamento, sino como una modalidad privilegiada de acceso a la verdad del 
ser. 

Ahora bien, esta concepción no niega la mediación sensible. Por el 
contrario, el símbolo requiere de la figura, pero una figura no cerrada sobre sí 
misma, sino abierta a una significación que la excede sin abandonarla. Esta 
tensión entre figura y presencia define el carácter hermenéutico del símbolo, 
ya no es una codificación que haya que traducir, sino un acontecimiento de 
sentido que hay que habitar. En palabras de Paul Ricoeur, el símbolo “da que 
pensar porque da que ser” (Ricoeur, 1974, p. 22), y esta formulación encuentra 



La promesa interrumpida del símbolo | Carlos Cares-Pérez 

52 

en Gadamer su pleno desarrollo; de esta forma, pensar no es analizar, sino 
entrar en la presencia de aquello que nos sobrepasa. 

Habitar el símbolo significa permitir que su forma nos modifique. En esta 
experiencia, lo sensible no es un mero soporte del sentido, sino su condición 
misma. El color, el ritmo, la palabra o la figura son los modos en que el ser se 
hace visible. La obra no necesita decirnos algo, solo basta con que acontezca 
para que el sentido emerja. Lo simbólico, en este sentido, es el lugar donde la 
materia se espiritualiza sin dejar de ser materia y donde la forma sensible se 
convierte en morada del ser. 

Finalmente, esta capacidad de significar más allá de sí, sin salir de sí, es lo 
que convierte al símbolo en lugar de verdad compartida, es decir, en espacio 
donde la experiencia individual y la tradición encuentran una resonancia 
mutua. Esta es la base de la noción de fusión de horizontes. La configuración 
simbólica no es subjetiva, sino que pertenece a la estructura misma de la obra. 
El símbolo acontece cuando la obra y el espectador se encuentran en una 
experiencia compartida de sentido, cuando se da la fusión de horizontes 
(Gadamer, 1998, p. 88-89). 

La obra de arte, entonces, no representa lo sagrado, sino que lo hace 
presente. Y lo hace en virtud de su espesor simbólico, que no se impone ni se 
explica, sino que se ofrece como umbral para que algo del ser se manifieste. 
Esta es la promesa original del símbolo según Gadamer, es decir, que en él no 
solo comprendemos, sino que somos transformados por lo que 
comprendemos. Donde hay símbolo, hay revelación de sentido. Y allí donde 
el símbolo desaparece, la experiencia estética se vacía de verdad. 

En ese sentido, mantener viva la dimensión simbólica del arte equivale a 
preservar la posibilidad misma de una comprensión profunda del mundo. Allí 
donde el arte se reduce a objeto de consumo, el símbolo se disuelve, y con él 
se pierde la experiencia del ser que se manifiesta. Comprender el arte 
simbólicamente, en el sentido gadameriano, es restituir el vínculo entre el 
aparecer y el comprender, entre la presencia y el sentido. Solo desde esa unidad 
puede la obra conservar su capacidad transformadora y mantener abierta la 
pregunta por la verdad que en ella se deja decir. 

La transformación que produce el símbolo en el espectador debe ser 
entendida, siguiendo a Gadamer, como un cambio en el modo de comprender. 
La obra simbólica no solo se muestra, sino que reconfigura el horizonte del 
intérprete al situarlo ante una verdad que lo sobrepasa (Gadamer, 1999, pp. 



La promesa interrumpida del símbolo | Carlos Cares-Pérez 

53 

120–125). Por su parte Vigo (2008) señala que la comprensión hermenéutica 
implica siempre una modificación de la autocomprensión, pues el encuentro 
con la obra nos devuelve a nosotros mismos bajo una nueva luz (pp. 141–148). 
En esta clave, la participación ontológica no significa fusión mística ni 
identificación emocional, sino implicación: el sujeto queda involucrado en 
aquello que la obra revela, siendo transformado en su modo de estar en el 
mundo. 

 

3. La interrupción del símbolo en el arte moderno 

Sin embargo, esta comprensión ontológica del símbolo se ve drásticamente 
alterada en la modernidad estética. Gadamer diagnostica una ruptura 
profunda entre el arte y su capacidad simbólica, provocada por la 
autonomización de la experiencia estética y la reducción del arte a objeto de 
contemplación subjetiva. Como señala: “Se es de la opinión que lo importante 
no es una obra que le deje al consumidor la distancia de la contemplación y 
del deleite, sino el acto de un encuentro único, el impacto que se recibe” 
(Gadamer, 1998, p. 143). 

En esta perspectiva, la experiencia estética se desvincula del sentido 
ontológico. El arte se vuelve autosuficiente, desligado de toda referencia a lo 
que lo trasciende. La belleza se emancipa de la verdad y se absolutiza en la 
novedad o en el impacto. Esta estetización moderna implica la pérdida de lo 
simbólico como manifestación de verdad, pues la obra deja de ser un umbral 
y se convierte en objeto. Gadamer lo expresa con claridad: “sea cual sea el modo 
de producción de lo artístico, de lo que se trata, en cualquier caso, es de 
determinar adecuadamente la experiencia de sentido que la obra de arte 
transmite” (Gadamer, 1998, p. 69). 

Cuando esta transmisión se interrumpe, lo que queda es un arte encerrado 
en su pura facticidad o formalismo. En este contexto, pensadores como Jean-
Luc Marion han descrito el paso del ícono al ídolo, es decir, del arte como 
revelación al arte como obstáculo. El ídolo no remite, se cierra en su visibilidad. 
El símbolo, en cambio, abre a lo invisible. “El ídolo [...] divide lo invisible en 
una parte que se reduce a lo visible y en otra parte que se eclipsa como no-
mentable. El ícono, por el contrario, intenta hacer visible lo invisible como 
tal” (Marion, 2010, p. 38). 

Marion y también Falque ofrecen aquí aportes importantes, pero deben ser 
comprendidos como continuaciones de la preocupación hermenéutica que 



La promesa interrumpida del símbolo | Carlos Cares-Pérez 

54 

Gadamer había formulado previamente. En efecto, cuando Emmanuel Falque 
(2014) propone que el cuadro ya no nos ve (p. 50-51), está señalando la misma 
clausura del símbolo que Gadamer había tematizado desde la crisis de la obra 
como portadora de verdad. Asimismo, Romano Guardini, desde una lectura 
más teológica, coincide en el diagnóstico: “El arte moderno ha perdido la 
capacidad de ser culto, porque ha perdido la forma” (Guardini, 1952, p. 87). 
Pero es Gadamer quien otorga a esta pérdida un sentido propiamente 
hermenéutico: la forma no es mera estructura visual, sino lugar de la aparición 
del ser. Por eso, la desaparición del símbolo no es solo una cuestión formal o 
religiosa, sino una crisis de la experiencia de sentido. 

Ahora bien, la crisis moderna del símbolo puede comprenderse a partir de 
tres ejes que ya habían sido advertidos por la filosofía contemporánea. En 
primer lugar, Heidegger (2006) mostró que la modernidad instala la 
hegemonía de la representación, convirtiendo la obra en objeto disponible y 
neutralizando su capacidad de revelar (pp. 35-42). En segundo lugar, Gadamer 
diagnostica el surgimiento de la conciencia estética, que autonomiza la 
experiencia del arte y debilita su espesor de verdad (Gadamer, 1999, pp. 84-
95). Finalmente, estudios recientes han destacado que la subjetivación del 
gusto fragmenta la experiencia simbólica, desplazando la co-presencia de figura 
y sentido (Díez-Fischer, 2018). Estos factores convergen en un mismo 
resultado: la ruptura de la unidad simbólica y la consiguiente pérdida de la 
dimensión ontológica del arte. 

Con todo, es Gadamer quien permite entender esta crisis no como un 
problema histórico aislado, sino como una transformación de nuestro modo 
de estar en el mundo, es decir, de nuestra relación con la verdad que el arte, 
simbólicamente, podía hacernos experimentar. De ahí que, para recuperar el 
símbolo, no baste con volver a formas pasadas, sino que se requiere una 
reapertura hermenéutica, que restaure el lazo entre arte y verdad, entre figura 
y sentido. 

Ahora bien, esta reapertura solo puede comprenderse a partir del 
reconocimiento de lo que en la modernidad se ha interrumpido. Cuando el 
arte pierde su carácter simbólico, lo que realmente se quiebra no es la función 
estética, sino la posibilidad misma de que el arte diga algo sobre el ser. En la 
medida en que la obra deja de mediar entre el mundo y el hombre, se clausura 
un modo de comprensión que no era discursivo, sino experiencial. El símbolo, 
antes que ser un signo que remite, era una presencia que nos implicaba. Su 



La promesa interrumpida del símbolo | Carlos Cares-Pérez 

55 

interrupción, por tanto, supone también una pérdida de la experiencia 
participativa y el espectador deja de ser interlocutor del sentido para 
transformarse en consumidor de impresiones. 

La obra moderna, al situarse en la pura inmanencia del gesto o de la forma, 
expresa una voluntad de autonomía que paradójicamente termina en un vacío 
de significación. La liberación del arte respecto a lo trascendente no ha 
generado mayor libertad interpretativa, sino una cierta indigencia de sentido. 
En lugar de abrir un espacio de interpretación, la obra se repliega sobre sí 
misma, convirtiéndose en testimonio del aislamiento del hombre moderno 
frente al mundo. La interrupción del símbolo es, en este sentido, un síntoma 
de la crisis de mediación que afecta no solo al arte, sino a toda forma de 
experiencia significativa. 

Por eso, la crítica gadameriana no apunta simplemente a una nostalgia de 
la tradición o a un rechazo de la modernidad estética, sino a una comprensión 
más profunda; y es que la modernidad ha transformado el modo en que el ser 
humano se relaciona con el sentido. Allí donde antes la obra actuaba como un 
puente, ahora se erige como un muro. Y, sin embargo, en esa misma clausura 
puede residir la posibilidad de una reapertura, cuando el arte moderno se 
enfrenta a su propio vacío, puede también reconocer el límite de su 
autosuficiencia y, desde ese reconocimiento, reabrir el espacio del símbolo. 

La tarea hermenéutica consiste precisamente en volver a escuchar lo que la 
obra aún dice, incluso cuando parece haber perdido su voz simbólica. No se 
trata de restaurar un simbolismo perdido, sino de descubrir en la obra moderna 
la huella de lo simbólico que persiste, quizás de manera fragmentaria o 
silenciosa. Gadamer sugiere que el sentido no se extingue por completo, sino 
que se repliega, esperando ser interpretado nuevamente. Así, la interrupción 
del símbolo no sería una desaparición absoluta, sino una suspensión que exige 
un nuevo modo de escucha. 

En este sentido, la crisis del símbolo no es definitiva, sino que puede 
entenderse también como una llamada a recuperar la experiencia originaria de 
participación en el sentido, una experiencia que no se agota en la 
representación ni en la emoción, sino que compromete al ser humano entero 
en su relación con la verdad. De ahí que la hermenéutica del arte no tenga 
como finalidad reconstruir un pasado perdido, sino abrir la posibilidad de un 
nuevo modo de presencia simbólica, en el que la obra, aun en su modernidad, 
vuelva a ser un espacio donde algo del ser pueda aparecer. 



La promesa interrumpida del símbolo | Carlos Cares-Pérez 

56 

 

4. ¿Una recuperación del símbolo? Hermenéutica del exceso y 
fenomenología del ícono 

Hans-Georg Gadamer no ofrece una solución técnica a la ruptura 
simbólica que denuncia, pero deja abierta la posibilidad de una reapertura del 
símbolo como acontecimiento de sentido. El símbolo, lejos de ser una forma 
vacía, contiene para él una fuerza declarativa que transforma, no por la vía de 
la representación, sino por su poder de interpelar al espectador en su propia 
autocomprensión. Esta apertura a lo otro, que Gadamer vincula a la 
experiencia estética como ex-periencia (Erfahrung), requiere una disposición 
hermenéutica que permita recibir lo que se manifiesta más allá de toda 
codificación. 

Es desde esta clave que la fenomenología contemporánea, en particular la 
de Jean-Luc Marion y Emmanuel Falque, puede leerse como una 
intensificación del planteamiento gadameriano. Marion, por ejemplo, formula 
la categoría de fenómeno saturado no como oposición a Gadamer, sino como 
desarrollo radical de su concepción de símbolo como epifanía. El ícono, 
fenómeno que ya no se deja mirar, sino que nos mira, prolonga la intuición de 
que el símbolo no representa, sino que acontece: “Nombraremos este último 
tipo de fenómeno saturado ‘icono’ porque ya no ofrece ningún espectáculo a 
la mirada, ni tolera la mirada de ningún espectador, sino que ejerce 
inversamente su propia mirada sobre el que lo encara” (Marion, 2008, p. 374). 

Emmanuel Falque, en esta misma línea, explora cómo el símbolo puede 
devenir experiencia de lo sagrado no por vía conceptual, sino por la vía del 
cuerpo afectado. Su lectura del De visione Dei de Nicolás de Cusa muestra que 
la imagen no representa un contenido, sino que desborda al sujeto, lo afecta y 
lo transforma. No se trata de ver simplemente, sino de saberse visto por una 
mirada que no se puede agotar (Falque, 2014, p. 38-39). 

Estos desarrollos no desplazan a Gadamer, sino que hacen más visible el 
núcleo de su hermenéutica del símbolo, esto es, que el sentido no se construye, 
sino que se recibe; que el arte no transmite información, sino que convoca a 
una transformación del ser. Desde esta perspectiva, la reapertura del símbolo 
no es un programa estético, sino una disposición ontológica. Como propone 
Gadamer (1998) no basta con restaurar las viejas formas; hay que redescubrir 
el sentido que las habitaba (p. 150-151). En este contexto, Romano Guardini 
agrega una advertencia crucial que complementa la idea gadameriana. El 



La promesa interrumpida del símbolo | Carlos Cares-Pérez 

57 

símbolo no se fabrica ni se impone, sino que irrumpe desde una interioridad 
vivida: “la forma no puede imponerse, debe nacer de una interioridad vivida” 
(Guardini, 1952, p. 91). Esta fenomenología del exceso, en diálogo con 
Gadamer y la teología, muestra que el símbolo puede reaparecer no como 
forma sacra, sino como acontecimiento transformador. 

Ahora bien, esta reapertura del símbolo no debe entenderse como un 
simple retorno a una dimensión perdida, sino como la posibilidad de un nuevo 
comienzo del sentido. La reapertura hermenéutica implica reconocer que el 
símbolo nunca fue propiedad del pasado, sino un modo de apertura que puede 
acontecer en cualquier tiempo. Lo simbólico no depende de la materia ni de 
la técnica, sino de la actitud con la que el ser humano se dispone a recibir lo 
que lo excede. En esa medida, la recuperación del símbolo no consiste en volver 
a los lenguajes antiguos, sino en aprender a escuchar nuevamente el aparecer 
del sentido allí donde se manifieste, incluso en lo fragmentario, en lo roto o 
en lo aparentemente insignificante. 

El símbolo, cuando se reaparece, no lo hace como un signo restaurado, 
sino como un acontecimiento que sorprende. Su exceso no se puede dominar 
ni reproducir, porque es precisamente lo que desborda toda medida. Gadamer 
deja entrever que esta reapertura no puede ser buscada por métodos o técnicas 
artísticas, ya que toda tentativa de controlar el símbolo lo anula. Lo simbólico 
acontece en la medida en que se renuncia a poseerlo, cuando se deja espacio 
para que el sentido se manifieste por sí mismo. Así, la hermenéutica del 
símbolo es también una hermenéutica de la disponibilidad que exige un dejar-
ser del sentido, un silencio que prepara la aparición. 

La recuperación del símbolo, por tanto, no se juega en el terreno de la 
estética entendida como disciplina, sino en el modo de ser del espectador o del 
intérprete. Allí donde hay disposición receptiva, el símbolo puede renacer, 
incluso en las obras más abstractas o conceptuales. La clave no está en la forma, 
sino en la relación que se establece con ella. Lo simbólico no se agota en el 
objeto, sino que se realiza en la experiencia compartida entre la obra y quien 
la contempla. En esa reciprocidad, en ese mirarse mutuo entre la obra y el 
espectador, se reabre el sentido y el arte vuelve a ser un espacio de verdad. 

De este modo, la hermenéutica gadameriana no propone un rescate 
arqueológico del símbolo, sino una reapropiación existencial. El exceso del 
símbolo no remite a una grandeza inalcanzable, sino a una profundidad que 
sigue presente en la experiencia humana cuando esta se abre a la alteridad del 



La promesa interrumpida del símbolo | Carlos Cares-Pérez 

58 

sentido. El símbolo reaparece no como algo que se posee, sino como algo que 
acontece en el entre: entre la mirada y lo mirado, entre el tiempo y la eternidad, 
entre el lenguaje y el silencio. 

Por eso, la recuperación del símbolo no es una tarea del arte en sentido 
técnico, sino una exigencia del pensamiento mismo. Allí donde la razón deja 
de pretender dominio y se reconoce implicada en lo que comprende, el 
símbolo puede volver a decir. La reapertura del símbolo, en definitiva, es la 
reapertura del sentido en nosotros mismos, o dicho de otta forma, la 
posibilidad de volver a comprender el mundo no como un conjunto de 
objetos, sino como un acontecimiento que nos interpela. 

 

5. La transparencia del símbolo: entre figura y revelación 

 Aclarar por qué el símbolo es acontecimiento exige retomar la tesis 
gadameriana de la verdad como aparición. Para Gadamer (1999), la obra de 
arte no transmite un contenido, sino que acontece como algo que se da a sí 
mismo en su mostrarse (pp. 115–118). De allí que el símbolo no sea mera 
mediación, sino que es el lugar mismo donde la verdad aparece. La obra no se 
limita a comunicar, más bien, interpela y transforma. Grondin (1999)expresa 
esta idea afirmando que la esencia de la experiencia estética es un sobresalto de 
sentido que irrumpe antes de ser conceptualizado (p. 219). La dimensión 
acontecial del símbolo explica precisamente por qué su pérdida en la 
modernidad implica la pérdida de un modo de acceso a la verdad. 

Más allá de la oposición entre símbolo y signo, Gadamer sugiere que el 
símbolo verdadero posee una transparencia originaria, es decir, deja ver lo que 
no puede mostrarse directamente. En este sentido, el símbolo es una 
mediación no instrumental, sino participativa. Como ha notado Guardini, en 
el símbolo sacro “lo visible no representa simplemente lo invisible, sino que lo 
contiene, lo hospeda” (Guardini, 1952, p. 77). Este hospedar lo invisible es lo 
que distingue al símbolo de la alegoría, pues en el primero hay co-presencia; 
en la segunda, distancia y codificación. 

La figura simbólica no es simple visualidad. Ella revela precisamente 
porque no se impone como objeto. El símbolo no remite sustituyéndose, sino 
que declara algo que está más allá de lo que dice (Gadamer, 1998, p. 149). 
Esta doble dimensión, de opacidad y claridad, es la que le otorga su fuerza 
hermenéutica. La imagen simbólica, entonces, participa del misterio que 



La promesa interrumpida del símbolo | Carlos Cares-Pérez 

59 

manifiesta, sin resolverlo. No es una forma vacía que apunta a un sentido 
externo, sino una encarnación visible de lo invisible. 

Para Ricoeur, el símbolo no comunica informaciones, sino que inaugura 
mundos de sentido. Su poder no radica en lo que dice, sino en lo que abre. En 
este sentido, el símbolo es performativo, de decir, no explica sino que 
transforma. “El símbolo funda el sentido porque transforma al que lo recibe” 
(Ricoeur, 1974, p. 26). Esta transformación no ocurre por acumulación de 
datos, sino por inmersión en un horizonte significante que envuelve a quien 
interpreta. 

Desde esta perspectiva, el arte sacro, en su forma simbólica originaria, no 
pretende explicar ni representar lo sagrado, sino dejarlo aparecer. No hay aquí 
función doctrinal ni ilustrativa, sino una liturgia visual. De ahí que el símbolo 
no se imponga, más bien se ofrece como umbral. Y este umbral no se recorre 
por instrucción, sino por transformación. La obra simbólica no obliga a creer, 
mejor dicho, invita a entrar. 

Hans-Georg Gadamer es consciente de que este tipo de experiencia 
requiere una disposición específica, una apertura hermenéutica que permita a 
la obra hablarnos. Como él mismo dice: 

Comprender lo que una obra de arte le dice a uno es entonces, ciertamente, un 
encuentro consigo mismo. Pero en tanto que encuentro con lo propio, en tanto 
que una familiaridad que encierra ese carácter de lo sobrepasado, la experiencia del 
arte es, en un sentido genuino, experiencia, y tiene que dominar cada vez la tarea 
que plantea la experiencia: integrarla en el todo de la orientación propia en el 
mundo y de la propia autocomprensión. Lo que constituye el lenguaje del arte es 
precisamente que le habla a la propia autocomprensión de cada uno, y lo hace en 
cuanto presente cada vez y por su propia actualidad. (Gadamer, 1998, p. 60) 

Esa escucha no es pasividad, sino participación. Y la participación 
simbólica no es meramente estética, sino ontológica, ya que implica una 
transformación del ser del espectador. 

En este punto, la tradición fenomenológica del ícono retoma y profundiza 
la intuición hermenéutica del símbolo. En Jean-Luc Marion, el ícono no 
remite a lo sagrado como a un objeto exterior, sino que lo hace presente en la 
misma experiencia de ser mirado. El ícono me ve, y en ese ser visto se revela 
aquello que me excede (Marion, 2008, p. 493-494). Esta estructura de 
inversión de la mirada; yo no miro, soy mirado, revela que la transparencia del 



La promesa interrumpida del símbolo | Carlos Cares-Pérez 

60 

símbolo es activa; esto quiere decir que ella no muestra, sino que se da como 
acontecimiento de sentido. 

Así, la transparencia simbólica no es clarividencia conceptual, sino 
disponibilidad epifánica. Gadamer, Ricoeur y Marion convergen en este 
punto: el símbolo no es lo que se ve, sino lo que nos hace ver. Su transparencia 
es la de una presencia que no se agota, sino que irradia. Por eso, el arte 
simbólico no es repetición de formas sacras, sino apertura a lo que puede 
acontecer como sagrado. 

Esta transparencia del símbolo no debe entenderse como una claridad sin 
misterio, sino como una forma de luz que deja intacta la profundidad de 
aquello que ilumina. Su transparencia es, en realidad, una forma de humildad. 
El símbolo no se erige en obstáculo ni pretende reemplazar lo que revela, sino 
que se ofrece como medio puro, como lugar donde lo invisible puede 
manifestarse sin ser poseído. La obra simbólica, en este sentido, no reclama la 
atención sobre sí misma, sino que conduce la mirada más allá de sí, hacia el 
sentido que la habita. 

Podría decirse que esta transparencia actúa como un equilibrio delicado 
entre mostrar y velar. Si la obra mostrara todo, perdería su poder simbólico, 
porque lo sagrado se agota cuando se vuelve objeto de dominio. Pero si lo 
velara completamente, no habría comunicación alguna. El símbolo, entonces, 
vive en esa tensión entre la presencia y el retiro, entre lo que se deja ver y lo 
que permanece oculto. Esa es su naturaleza hermenéutica, la ofrecer un acceso 
al sentido sin clausurarlo, abrir sin cerrar, revelar sin consumir. 

Esta dialéctica de lo visible y lo invisible es lo que hace del símbolo una 
figura de la verdad, no porque exponga una doctrina, sino porque muestra la 
estructura misma de la revelación: el hecho de que la verdad siempre se da 
como aparición parcial, como don que se deja ver en la medida en que no se 
deja poseer. El símbolo es transparente porque no interrumpe el paso del 
sentido, sino que lo deja fluir. Su transparencia es, por tanto, un modo de 
fidelidad a lo que manifiesta. 

En la experiencia estética, esta transparencia se traduce en un tipo de 
contemplación activa, en la que el espectador no busca entender, sino dejarse 
afectar. Gadamer comprende que esa actitud no se opone al pensamiento, sino 
que lo amplía, pues comprender es participar en el modo en que el ser se 
muestra. La transparencia simbólica, entonces, no elimina la mediación 
sensible, sino que la transfigura en espacio de comunión. En la medida en que 



La promesa interrumpida del símbolo | Carlos Cares-Pérez 

61 

el arte conserva algo de esta transparencia, aunque sea mínima o fragmentaria, 
aún es capaz de revelar. 

En última instancia, la transparencia del símbolo apunta a una 
reconciliación entre forma y verdad, entre figura y revelación. Allí donde la 
figura no oculta, sino que acoge; donde la forma no se absolutiza, sino que se 
deja atravesar por el sentido, el símbolo recobra su poder originario. Esta es la 
promesa que persiste, incluso después de la crisis moderna del arte, que todavía 
es posible una experiencia de lo visible que nos conduzca más allá de lo visible, 
una forma de mirar que sea al mismo tiempo un modo de comprender y de 
ser transformados por lo que se nos muestra. 

6. Conclusión 

 La promesa del símbolo, entendida como la capacidad de la obra de 
arte para hospedar una presencia que excede lo meramente representacional, 
se ve interrumpida en la modernidad estética. Como ha mostrado Hans-Georg 
Gadamer, allí donde la figura deja de ser portadora de sentido y se repliega en 
su autonomía formal o en la subjetividad del espectador, se debilita la 
dimensión ontológica del arte, pues sin símbolo no hay verdad estética, y sin 
verdad estética se vuelve imposible toda epifanía de lo sagrado como 
acontecimiento de sentido. La modernidad, al absolutizar la conciencia estética 
y convertir la obra en objeto autosuficiente, ha sustituido la experiencia de 
donación por la lógica de la producción y el consumo de formas, clausurando 
la co-pertenencia entre figura y sentido. En este contexto, la obra pierde su 
espesor simbólico y, con ello, su capacidad de convocar lo invisible y abrir un 
espacio común de significación. 

 Sobre esta base, se ha demostrado por qué la ruptura del símbolo en 
el arte moderno impide, desde una perspectiva hermenéutica, la posibilidad de 
una experiencia de lo sagrado en sentido gadameriano. El símbolo, lejos de 
funcionar como un código, opera como acontecimiento; ya que no explica, 
sino que hace aparecer y transforma. Esta estructura epifánica, analizada por 
Gadamer, ha sido complementada por investigaciones contemporáneas que 
refuerzan su carácter de exceso y de donación. Marion, con la figura del 
fenómeno saturado y del ícono, y Falque (2014), desde la fenomenología de la 
mirada que nos precede, intensifican la intuición fundamental de que el 
sentido acontece antes de ser conceptualizado. Estas contribuciones no 
desplazan la hermenéutica gadameriana, sino que la profundizan, mostrando 



La promesa interrumpida del símbolo | Carlos Cares-Pérez 

62 

que el símbolo no es forma fija, sino experiencia de manifestación que interpela 
al espectador en su propia autocomprensión. 

 Así, podemos confirmar que la interrupción simbólica del arte 
moderno obstaculiza de modo significativo la experiencia de lo sagrado, pero 
no de manera definitiva. La crisis del símbolo no implica su extinción, sino un 
repliegue que demanda una reapertura hermenéutica. La fenomenología 
contemporánea y la hermenéutica del arte permiten mostrar que el símbolo 
puede reaparecer en la medida en que se restituye la unidad entre presencia y 
sentido, incluso en obras que ya no pertenecen a la tradición sacra. Bajo 
condiciones nuevas, de transparencia, de exceso, de herida, de epifanía,  lo 
simbólico puede volver a acontecer como umbral, como hospitalidad del 
sentido. Esto exige abandonar toda nostalgia iconográfica y comprender que 
la potencia del símbolo no depende de estilos, materias o lenguajes específicos, 
sino de su capacidad para hacer presente lo invisible a través de la forma 
sensible. 

 En este marco, la aparente imposibilidad del símbolo en el arte 
moderno no constituye una condena, sino un llamado a transformar la mirada. 
La tarea no es reinstaurar un lenguaje sacro, más bien es recuperar una 
disposición hermenéutica capaz de dejarse afectar por lo que se manifiesta sin 
poder ser reducido. Lo simbólico no sobreviene por imposición externa, pues 
allí donde el espectador consiente en recibir aquello que lo sobrepasa y que, al 
manifestarse, lo transforma. En este sentido, el símbolo persiste no como 
residuo arqueológico de un arte religioso, sino como promesa viva de una 
forma de presencia que no domina lo sagrado, sino que lo hospeda. 

 De este modo, el retorno del símbolo no puede concebirse como un 
proyecto estético o teológico, sino como un acontecimiento ontológico: el 
redescubrimiento del arte como espacio donde el ser puede aparecer. Para ello, 
el arte contemporáneo debe reaprender a simbolizar no como producción de 
imágenes sacras, sino como apertura a aquello que no puede representarse y 
que, sin embargo, pide ser acogido. La posibilidad de una experiencia de lo 
sagrado depende, entonces, de una conversión hermenéutica del espectador, 
de dejar de mirar la obra como objeto para dejarse mirar por ella como 
acontecimiento de sentido. Solo desde esta disponibilidad el símbolo puede 
volver a ser lo que fue en su origen; una forma viva del encuentro entre lo 
visible y lo invisible, entre el mundo y su verdad, entre el decir humano y el 
misterio que lo habita. 



La promesa interrumpida del símbolo | Carlos Cares-Pérez 

63 

 

7. Referencias 

Díez-Fischer, F. (2018). La hermenéutica de Gadamer como escucha tras las 
huellas ¿Una hermenéutica de lo inaparente? Escritos, 26(56), 21-61. 

Falque, E. (2014). “L´Omnivoyant. Fraternité et vision de Dieu chez Nicolas 
de Cues”, Revue des sciences philosophiques et théologiques, 98(1), 37-73. 

Gadamer, H-G. (1998). Estética y hermenéutica. Tecnos. 

Gadamer, H.-G. (1999). Verdad y método I. Sígueme. 

Grondin, J. (1999). Introducción a la hermenéutica filosófica. Herder. 

Grondin, J. (2006). Introducción a Gadamer. Herder. 

Guardini, R. (1952). El espíritu de la liturgia. BAC. 

Heidegger, M. (2006). Arte y poesía. Fondo de Cultura Económica. 

Marion, J-L. (2008). Siendo dado. Síntesis. 

Marion, J-L. (2010). Dios sin el ser. Ellago. 

Ricoeur, Paul. (1974). La simbólica del mal. Trotta. 

Vigo, A. (2008). Arqueología y aleteiología. Biblos. 

 

 

 

 

 


