©@OS

REVISTA INMANERE

Vol. 4, pp. 46 - 63

ISSN 2735-797X
https://doi.org/10.21703/2735-797X.3573

La promesa interrumpida del simbolo: Gadamer y la

imposibilidad de lo sagrado en el arte moderno

The Interrupted Promise of the Symbol: Gadamer and the
Impossibility of the Sacred in Modern Art

Carlos Cares-Pérez '

Universidad Catélica de la Santisima Concepcién, Concepcién, Chile.

Resumen

La hermenéutica de Hans-Georg Gadamer
permite comprender el simbolo como una
forma originaria de presencia y de verdad,
en la que lo visible hospeda lo invisible.
Frente a la modernidad estética, que
convierte el arte en objeto auténomo y
autorreferencial, el pensamiento
gadameriano denuncia la ruptura entre arte
y verdad, mostrando que la pérdida del
simbolo implica una crisis del sentido. El
simbolo no representa ni traduce: acontece
como epifanfa de sentido que transforma al
espectador.  Su interrupcién en la
modernidad no supone su desaparicién
definitiva, sino una suspension que exige
una reapertura hermenéutica. En didlogo
con la fenomenologia contempordnea, el
simbolo puede reaparecer como exceso,
como donacién o como mirada que nos ve.
Mis que restaurar una estética sagrada, se
trata de restituir la actitud simbdlica,
aquella disposicién que deja manifestarse al
ser en la forma sensible. Alli donde el arte
logra nuevamente hospedar lo invisible, el
simbolo recobra su potencia reveladora y el
arte recupera su dimensién ontoldgica y
transformadora.

Palabras clave: simbolo, arte, hermenéutica,
Gadamer, sagrado

46

Abstract

Hans-Georg  Gadamer’s  hermeneutics
conceives the symbol as an original form of
presence and truth, where the visible hosts
the invisible. Against modern aesthetics,
which renders art autonomous and self-
referential, Gadamer exposes the rupture
between art and truth, showing that the
loss of the symbol entails a crisis of
meaning. The symbol neither represents
nor translates; it occurs as an epiphany of
sense that transforms the viewer. Its
interruption in modernity does not mean
its definitive  disappearance but a
suspension that calls for a hermeneutic
reopening. In dialogue with contemporary
phenomenology, the symbol may reappear
as excess, donation, or as the gaze that sees
us. Rather

aesthetics, the task is to recover the

than restoring a sacred
symbolic disposition, the openness that lets
being manifest itself through sensible form.
Where art once again hosts the invisible,
the symbol regains its revelatory power and
art  recovers its  ontological and

transformative dimension.

hermeneutics,

Keywords: symbol,  art,
Gadamer, sacred.


https://doi.org/10.21703/2735-797X.3573
https://orcid.org/0009-0009-4866-3579
mailto:ccares@filosofia.ucsc.cl

La promesa interrumpida del simbolo | Carlos Cares-Pérez

1. Introduccién

Puede el arte moderno hablar de lo sagrado? Esta pregunta no remite a
una cuestién religiosa ni a una nostalgia litdrgica, sino a un problema
propiamente hermenéutico: el debilitamiento del simbolo como vehiculo de
sentido en la experiencia estética. Hans-Georg Gadamer, en su texto Estética y
hermenéutica, denuncia una ruptura entre la obra de arte y su poder simbélico,
es decir, su capacidad para remitirnos a un sentido que la transciende. El
simbolo no es mera representacidn, sino presencia significante. Sin embargo,
en el arte moderno, esta promesa del simbolo se ve interrumpida; la obra ya

no remite, sino que se basta a sf misma.

La cuestién del simbolo, como ya ha advertido Paul Ricoeur, no es un
accidente menor, sino un “modo primario del lenguaje humano” (Ricoeur,
1974, p. 15). La pérdida del simbolo en el arte implica entonces una mutacién
en la forma misma de nuestra comprensién del mundo. Mis alld de una
cuestion estética, lo que estd en juego es el acceso a una experiencia de sentido
que no se reduzca a lo subjetivo ni a lo formal. La desaparicién del simbolo
supone, por tanto, una clausura del horizonte de lo sagrado como
acontecimiento compartido y transformador. En un contexto donde
predomina la légica de la representacién, preguntarse por el simbolo es
preguntarse por la posibilidad de una apertura ontolégica. De esta forma,
Gadamer retoma esta preocupacién desde una tradicién hermenéutica que, en
didlogo con la teologfa, reconoce que en el arte sagrado no hay estética sin una
apertura a la manifestacién del ser. Frente a la estetizacién moderna, su
planteamiento recupera el espesor ontoldgico de la experiencia simbdlica.

Este articulo analiza en profundidad el argumento gadameriano sobre la
escision moderna entre estética y simbolo, mostrando que, al disolverse el
espesor simbdlico de la figura, se hace imposible toda experiencia de lo sagrado
en el arte. En consecuencia, se plantea como pregunta de investigacion: ;por
qué la ruptura del simbolo en el arte moderno impide la posibilidad de una
experiencia de lo sagrado, segiin Hans-Georg Gadamer?

En este marco, la hipétesis que guia este articulo sostiene que la disolucién
del simbolo en el arte moderno, al romper la unidad entre figura y sentido,
imposibilita una experiencia de lo sagrado en el sentido gadameriano; sin
embargo, esta imposibilidad no es absoluta, pues ciertos enfoques
contempordneos permiten vislumbrar una reapertura simbdlica bajo nuevas

condiciones fenomenoldgicas y hermenéuticas. Para abordar este problema, La

47



La promesa interrumpida del simbolo | Carlos Cares-Pérez

metodologia empleada consiste en un andlisis hermenéutico-conceptual
sustentado en bibliografia especializada, tanto en fuentes primarias,
principalmente Gadamer, como en estudios contempordneos sobre el simbolo

y la crisis moderna.

Este enfoque permite reconstruir criticamente el estatuto del simbolo en
Gadamer, delimitar su diferencia respecto del signo y esclarecer las condiciones
de su crisis en el arte moderno. Asimismo, la hermenéutica se articula aqui
como método, en cuanto busca interpretar el fenémeno simbdélico desde la
experiencia misma de la obra, atendiendo a su dimensién ontolégica y
transformadora. No se trata solo de describir textos, sino de examinar cémo la
estructura simbdlica se constituye como acontecimiento de sentido y qué

implica esto para la posibilidad de lo sagrado en el arte contempordneo.

El texto se estructura de la siguiente forma: en primer lugar, se expone la
concepcién gadameriana del simbolo como unidad de presencia y sentido; en
segundo lugar, se profundiza en cémo esta promesa simbdlica se interrumpe
en el arte moderno; en tercer lugar, se analizan las condiciones para una
reapertura del simbolo desde la hermenéutica del exceso; en cuarto lugar, se
reflexiona sobre la transparencia del simbolo como umbral de revelacién; y
finalmente, se concluye con una evaluacién critica de la posibilidad de lo

sagrado en el arte contempordneo.

2. El simbolo como presencia: Gadamer y la unidad significante de la obra

En el pensamiento de Hans-Georg Gadamer, el simbolo no es una
construccién cultural ni un simple vehiculo estético de representacidn, es ante
todo una experiencia ontoldgica de sentido, una manifestacién en la cual el ser
se da a conocer. Esta comprensién del simbolo no se enmarca en una teorfa
del signo ni en una semidtica, sino que se sitia en el centro de su propuesta
hermenéutica, donde el arte se presenta como un modo privilegiado de acceso
a la verdad. En efecto, para Gadamer, la obra de arte simboliza porque hace
presente lo que no podria decirse de otro modo, no sustituyéndolo, sino

encarnandolo.

Para delimitar adecuadamente la nocién de simbolo es necesario
distinguirla de cualquier teoria representacional. Gadamer (1999) no entiende
el simbolo como un signo que remite a un contenido ausente, sino como una
forma originaria de presencia donde lo sensible y lo suprasensible co-

pertenecen (pp. 99-110). Como sefala Jean Grondin (2006), el simbolo en

48



La promesa interrumpida del simbolo | Carlos Cares-Pérez

Gadamer no alude simplemente a otro 4mbito, sino que hace que algo
acontezca en el aparecer mismo de la obra (p. 213). En este sentido, el simbolo
no codifica significados: los encarna. Su fuerza hermenéutica radica
precisamente en que en él la figura no representa una verdad exterior, sino que

la hace presente en su mostrarse.

Esto implica comprender que el simbolo no es un anadido a la obra ni un
medio secundario a través del cual se expresa un contenido, sino la forma
misma en que el sentido se da. En el simbolo, lo que aparece y lo que significa
coinciden en un mismo acto de presencia. El simbolo no representa algo que
ya existe de antemano en otro lugar; su mostrarse es ya la aparicion del sentido.
Por eso, cuando Gadamer (1998) afirma que el arte simboliza, no estd diciendo
que la obra aluda a una realidad distante, sino que en su forma sensible se
manifiesta el ser mismo. Lo simbélico, en este marco, no es una técnica ni una
convencidn, sino una estructura del aparecer.

Esta nocién se diferencia claramente de cualquier concepcién
representacional. El simbolo, en Gadamer, no remite a una entidad ausente ni
traduce un contenido conceptual previo, sino que se da en su mostrarse mismo
como lo que significa. Por eso, la fuerza del simbolo no estd en su capacidad
para apuntar a otra cosa, sino en su poder para hacerse portador de sentido en
el acto mismo de su aparicién. Como afirma Gadamer:

La realidad de la obra de arte y su fuerza declarativa no se dejan limitar al horizonte

histérico originario en el cual el creador de la obra y el contemplador eran

efectivamente simultdneos. [...] En cualquier caso, la conciencia estética puede

seguir invocando que la obra de arte se comunica a si misma. (Gadamer, 1998, p.

55)

La clave de esta comunicacién no es un contenido transmitido, sino un
acontecimiento de comprensién, que no puede producirse si no es en el
contacto con la obra misma. Este es el nicleo de la hermenéutica gadameriana;
a decir, la verdad del arte se da en el encuentro, en el modo en que el simbolo
nos sittia ante algo que excede la intencién del autor, el juicio del espectador y
la tradicién misma. Asi, el simbolo no es vehiculo de una doctrina, sino
epifania de sentido.

Esta epifania no debe entenderse como una revelacién externa, sino como
un suceso en el que algo del ser se deja decir a través de la forma artistica. La
obra, en su concrecién material, no pierde su cardcter humano, pero en ella

acontece algo mds que lo humano, es decir, una dimensién del ser que se

49



La promesa interrumpida del simbolo | Carlos Cares-Pérez

muestra en su propio aparecer. En este sentido, el simbolo no comunica solo
significados, sino modos de presencia; y esa presencia es lo que funda la

posibilidad misma del sentido.

Este cardcter epifdnico exige una estructura que Gadamer describe como
unidad entre lo visible y lo invisible, entre figura y fondo, entre forma sensible
y sentido trascendente. En este sentido, el simbolo no se agota en lo que
muestra, pero tampoco remite a una realidad externa y ajena. Su potencia
reside en su capacidad de contener y hospedar aquello que manifiesta. En
palabras de Gadamer:

El simbolo viene definido porque en ¢l se conoce y se re-conoce algo. [...] la fuerza

simbdlica de la obra de arte queda definida, no por remitir, poniéndose en su lugar,

a algo comun, sino por hacer consciente de que hay algo comun a través de su

propia fuerza declarativa. (Gadamer, 1998, p. 149)

El reconocimiento del que habla Gadamer no es una operacion intelectual,
sino una experiencia existencial. Reconocer en el simbolo algo comun significa
reencontrarse con aquello que nos constituye, con un fondo compartido que
trasciende lo individual sin anularlo. Lo comtn no es una idea abstracta, sino
la comunién misma que se produce en la experiencia del arte. Asi, el simbolo
no apunta hacia un concepto universal, sino que abre un espacio donde lo

singular y lo comtn se reflejan mutuamente.

Aqui, el simbolo es mucho mds que una referencia compartida, es una
forma de conocimiento no conceptual, una experiencia en la que el espectador
es interpelado por la obra misma. Esto implica una comprensién que no se
alcanza por deduccién légica ni por desciframiento simbélico, sino por una
disposicién receptiva, por una apertura hermenéutica que permite que algo del
ser se deje decir en la forma artistica. Gadamer, en sintonfa con la tradicién
hermenéutica, mantiene que el arte no se interpreta como se traduce un
c6digo, sino que se deja interpelar en su aparecer: “todo encuentro con una
obra de arte significard un encuentro con nosotros mismos” (Gadamer, 1998,
p. 55).

Asf, se revela un punto decisivo, pues el simbolo es un espejo en el que se
refleja la estructura misma de la comprensién humana. Lo que comprendemos
en la obra no estd dentro de ella como un mensaje oculto, ni fuera como un
contenido a descubrir, sino que acontece en el movimiento mismo del

comprender. Por eso, cada encuentro con una obra es irrepetible, pero no

50



La promesa interrumpida del simbolo | Carlos Cares-Pérez

arbitrario; ya que lo simbdlico mantiene su consistencia precisamente porque

es una forma de presencia, no una invencién subjetiva.

De esta forma, se condensa el nicleo de la experiencia estética en sentido
hermenéutico: en la obra de arte se dice algo sobre la realidad y sobre nosotros,
y se dice en una forma que no puede ser sustituida por ninguna otra
mediacién. El simbolo, entonces, no es simplemente una imagen significativa,
sino una estructura de participacién ontolégica, que transforma al espectador
en alguien implicado en lo que se muestra. De ahi que la estética gadameriana
no sea contemplativa ni técnica, sino existencial y transformadora.

Este efecto transformador se inscribe en lo que Gadamer denomina
Bildung, es decir, la formacién del espiritu. El simbolo no educa por
transmision de conocimientos, sino que nos forma al situarnos en un horizonte
que exige ser habitado. En este horizonte, lo invisible se manifiesta no como
concepto, sino como forma vivida. Por ello, Gadamer sostiene: “las obras de
arte poseen un elevado rango ontolégico, y esto se muestra en la experiencia
que hacemos en la obra de arte: algo emerge a la luz, y eso es lo que nosotros

llamamos verdad” (Gadamer, 1998, p. 290).

La verdad que surge en la obra no se impone como una tesis, sino que se
ofrece como experiencia. En el simbolo, la verdad acontece del mismo modo
en que el ser se da, es decir, no por imposicién ni por demostracién, sino por
aparicién. La obra, en su modo de mostrarse, nos ensefia a ver, a oir y a
comprender de un modo distinto. Asf, la funcién del simbolo no es
simplemente un mero mostrar algo, sino transformar la manera misma en que
lo real puede mostrarse ante nosotros. La verdad a la que se accede mediante
el simbolo no es tedrica, sino de hecho. Es una verdad que aparece y nos
transforma. Por esta razén, el simbolo estético no debe ser entendido como un
ornamento, sino como una modalidad privilegiada de acceso a la verdad del
ser.

Ahora bien, esta concepcién no niega la mediacién sensible. Por el
contrario, el simbolo requiere de la figura, pero una figura no cerrada sobre s
misma, sino abierta a una significacién que la excede sin abandonarla. Esta
tensién entre figura y presencia define el cardcter hermenéutico del simbolo,
ya no es una codificacién que haya que traducir, sino un acontecimiento de
sentido que hay que habitar. En palabras de Paul Ricoeur, el simbolo “da que

pensar porque da que ser” (Ricoeur, 1974, p. 22), y esta formulacién encuentra

51



La promesa interrumpida del simbolo | Carlos Cares-Pérez

en Gadamer su pleno desarrollo; de esta forma, pensar no es analizar, sino

entrar en la presencia de aquello que nos sobrepasa.

Habitar el simbolo significa permitir que su forma nos modifique. En esta
experiencia, lo sensible no es un mero soporte del sentido, sino su condicién
misma. El color, el ritmo, la palabra o la figura son los modos en que el ser se
hace visible. La obra no necesita decirnos algo, solo basta con que acontezca
para que el sentido emerja. Lo simbdlico, en este sentido, es el lugar donde la
materia se espiritualiza sin dejar de ser materia y donde la forma sensible se

convierte en morada del ser.

Finalmente, esta capacidad de significar mds all4 de si, sin salir de si, es lo
que convierte al simbolo en lugar de verdad compartida, es decir, en espacio
donde la experiencia individual y la tradicién encuentran una resonancia
mutua. Esta es la base de la nocién de fusién de horizontes. La configuracién
simbdlica no es subjetiva, sino que pertenece a la estructura misma de la obra.
El simbolo acontece cuando la obra y el espectador se encuentran en una
experiencia compartida de sentido, cuando se da la fusién de horizontes
(Gadamer, 1998, p. 88-89).

La obra de arte, entonces, no representa lo sagrado, sino que lo hace
presente. Y lo hace en virtud de su espesor simbélico, que no se impone ni se
explica, sino que se ofrece como umbral para que algo del ser se manifieste.
Esta es la promesa original del simbolo segtin Gadamer, es decir, que en él no
solo comprendemos, sino que somos transformados por lo que
comprendemos. Donde hay simbolo, hay revelacién de sentido. Y alli donde

el simbolo desaparece, la experiencia estética se vacia de verdad.

En ese sentido, mantener viva la dimensién simbdlica del arte equivale a
preservar la posibilidad misma de una comprension profunda del mundo. All{
donde el arte se reduce a objeto de consumo, el simbolo se disuelve, y con él
se pierde la experiencia del ser que se manifiesta. Comprender el arte
simbélicamente, en el sentido gadameriano, es restituir el vinculo entre el
aparecer y el comprender, entre la presencia y el sentido. Solo desde esa unidad
puede la obra conservar su capacidad transformadora y mantener abierta la
pregunta por la verdad que en ella se deja decir.

La transformacién que produce el simbolo en el espectador debe ser
entendida, siguiendo a Gadamer, como un cambio en el modo de comprender.
La obra simbélica no solo se muestra, sino que reconfigura el horizonte del

intérprete al situarlo ante una verdad que lo sobrepasa (Gadamer, 1999, pp.

52



La promesa interrumpida del simbolo | Carlos Cares-Pérez

120-125). Por su parte Vigo (2008) sefiala que la comprensién hermenéutica
implica siempre una modificacién de la autocomprensién, pues el encuentro
con la obra nos devuelve a nosotros mismos bajo una nueva luz (pp. 141-148).
En esta clave, la participacién ontoldgica no significa fusién mistica ni
identificacién emocional, sino implicacién: el sujeto queda involucrado en
aquello que la obra revela, siendo transformado en su modo de estar en el

mundo.

3. La interrupcién del simbolo en el arte moderno

Sin embargo, esta comprensién ontolédgica del simbolo se ve drdsticamente
alterada en la modernidad estética. Gadamer diagnostica una ruptura
profunda entre el arte y su capacidad simbdlica, provocada por la
autonomizacién de la experiencia estética y la reduccién del arte a objeto de
contemplacién subjetiva. Como sehala: “Se es de la opinién que lo importante
no es una obra que le deje al consumidor la distancia de la contemplacién y
del deleite, sino el acto de un encuentro unico, el impacto que se recibe”
(Gadamer, 1998, p. 143).

En esta perspectiva, la experiencia estética se desvincula del sentido
ontoldgico. El arte se vuelve autosuficiente, desligado de toda referencia a lo
que lo trasciende. La belleza se emancipa de la verdad y se absolutiza en la
novedad o en el impacto. Esta estetizacién moderna implica la pérdida de lo
simbdélico como manifestacién de verdad, pues la obra deja de ser un umbral
y se convierte en objeto. Gadamer lo expresa con claridad: “sea cual sea el modo
de produccién de lo artistico, de lo que se trata, en cualquier caso, es de
determinar adecuadamente la experiencia de sentido que la obra de arte

transmite” (Gadamer, 1998, p. 69).

Cuando esta transmision se interrumpe, lo que queda es un arte encerrado
en su pura facticidad o formalismo. En este contexto, pensadores como Jean-
Luc Marion han descrito el paso del icono al idolo, es decir, del arte como
revelacién al arte como obsticulo. El idolo no remite, se cierra en su visibilidad.
El simbolo, en cambio, abre a lo invisible. “El idolo [...] divide lo invisible en
una parte que se reduce a lo visible y en otra parte que se eclipsa como no-
mentable. El icono, por el contrario, intenta hacer visible lo invisible como
tal” (Marion, 2010, p. 38).

Marion y también Falque ofrecen aqui aportes importantes, pero deben ser

comprendidos como continuaciones de la preocupacién hermenéutica que

53



La promesa interrumpida del simbolo | Carlos Cares-Pérez

Gadamer habia formulado previamente. En efecto, cuando Emmanuel Falque
(2014) propone que el cuadro ya no nos ve (p. 50-51), estd sefialando la misma
clausura del simbolo que Gadamer habfa tematizado desde la crisis de la obra
como portadora de verdad. Asimismo, Romano Guardini, desde una lectura
mids teoldgica, coincide en el diagnéstico: “El arte moderno ha perdido la
capacidad de ser culto, porque ha perdido la forma” (Guardini, 1952, p. 87).
Pero es Gadamer quien otorga a esta pérdida un sentido propiamente
hermenéutico: la forma no es mera estructura visual, sino lugar de la aparicién
del ser. Por eso, la desaparicién del simbolo no es solo una cuestién formal o
religiosa, sino una crisis de la experiencia de sentido.

Ahora bien, la crisis moderna del simbolo puede comprenderse a partir de
tres ejes que ya habfan sido advertidos por la filosoffa contempordnea. En
primer lugar, Heidegger (2006) mostré que la modernidad instala la
hegemonia de la representacién, convirtiendo la obra en objeto disponible y
neutralizando su capacidad de revelar (pp. 35-42). En segundo lugar, Gadamer
diagnostica el surgimiento de la conciencia estética, que autonomiza la
experiencia del arte y debilita su espesor de verdad (Gadamer, 1999, pp. 84-
95). Finalmente, estudios recientes han destacado que la subjetivacién del
gusto fragmenta la experiencia simbélica, desplazando la co-presencia de figura
y sentido (Diez-Fischer, 2018). Estos factores convergen en un mismo
resultado: la ruptura de la unidad simbélica y la consiguiente pérdida de la
dimensién ontolégica del arte.

Con todo, es Gadamer quien permite entender esta crisis no como un
problema histérico aislado, sino como una transformacién de nuestro modo
de estar en el mundo, es decir, de nuestra relacién con la verdad que el arte,
simbélicamente, podia hacernos experimentar. De ahi que, para recuperar el
simbolo, no baste con volver a formas pasadas, sino que se requiere una
reapertura hermenéutica, que restaure el lazo entre arte y verdad, entre figura

y sentido.

Ahora bien, esta reapertura solo puede comprenderse a partir del
reconocimiento de lo que en la modernidad se ha interrumpido. Cuando el
arte pierde su cardcter simbdlico, lo que realmente se quiebra no es la funcién
estética, sino la posibilidad misma de que el arte diga algo sobre el ser. En la
medida en que la obra deja de mediar entre el mundo y el hombre, se clausura
un modo de comprensién que no era discursivo, sino experiencial. El simbolo,

antes que ser un signo que remite, era una presencia que nos implicaba. Su

54



La promesa interrumpida del simbolo | Carlos Cares-Pérez

interrupcién, por tanto, supone también una pérdida de la experiencia
participativa y el espectador deja de ser interlocutor del sentido para

transformarse en consumidor de impresiones.

La obra moderna, al situarse en la pura inmanencia del gesto o de la forma,
expresa una voluntad de autonomia que paraddjicamente termina en un vacio
de significacién. La liberacién del arte respecto a lo trascendente no ha
generado mayor libertad interpretativa, sino una cierta indigencia de sentido.
En lugar de abrir un espacio de interpretacin, la obra se repliega sobre si
misma, convirtiéndose en testimonio del aislamiento del hombre moderno
frente al mundo. La interrupcién del simbolo es, en este sentido, un sintoma
de la crisis de mediacién que afecta no solo al arte, sino a toda forma de
experiencia significativa.

Por eso, la critica gadameriana no apunta simplemente a una nostalgia de
la tradicién o a un rechazo de la modernidad estética, sino a una comprensién
mids profunda; y es que la modernidad ha transformado el modo en que el ser
humano se relaciona con el sentido. Alli donde antes la obra actuaba como un
puente, ahora se erige como un muro. Y, sin embargo, en esa misma clausura
puede residir la posibilidad de una reapertura, cuando el arte moderno se
enfrenta a su propio vacio, puede también reconocer el limite de su

autosuficiencia y, desde ese reconocimiento, reabrir el espacio del simbolo.

La tarea hermenéutica consiste precisamente en volver a escuchar lo que la
obra adn dice, incluso cuando parece haber perdido su voz simbdlica. No se
trata de restaurar un simbolismo perdido, sino de descubrir en la obra moderna
la huella de lo simbélico que persiste, quizds de manera fragmentaria o
silenciosa. Gadamer sugiere que el sentido no se extingue por completo, sino
que se repliega, esperando ser interpretado nuevamente. Asi, la interrupcién
del simbolo no serfa una desaparicién absoluta, sino una suspension que exige
un nuevo modo de escucha.

En este sentido, la crisis del simbolo no es definitiva, sino que puede
entenderse también como una llamada a recuperar la experiencia originaria de
participacién en el sentido, una experiencia que no se agota en la
representacién ni en la emocidn, sino que compromete al ser humano entero
en su relacién con la verdad. De ahi que la hermenéutica del arte no tenga
como finalidad reconstruir un pasado perdido, sino abrir la posibilidad de un
nuevo modo de presencia simbdlica, en el que la obra, aun en su modernidad,

vuelva a ser un espacio donde algo del ser pueda aparecer.

55



La promesa interrumpida del simbolo | Carlos Cares-Pérez

4. Una recuperacién del simbolo? Hermenéutica del exceso vy
fenomenologia del icono

Hans-Georg Gadamer no ofrece una solucién técnica a la ruptura
simbdlica que denuncia, pero deja abierta la posibilidad de una reapertura del
simbolo como acontecimiento de sentido. El simbolo, lejos de ser una forma
vacia, contiene para ¢l una fuerza declarativa que transforma, no por la via de
la representacién, sino por su poder de interpelar al espectador en su propia
autocomprensién. Esta apertura a lo otro, que Gadamer vincula a la
experiencia estética como ex-periencia (Erfabrung), requiere una disposicién
hermenéutica que permita recibir lo que se manifiesta mds all4 de toda

codificacién.

Es desde esta clave que la fenomenologia contempordnea, en particular la
de Jean-Luc Marion y Emmanuel Falque, puede leerse como una
intensificacién del planteamiento gadameriano. Marion, por ejemplo, formula
la categoria de fenémeno saturado no como oposicién a Gadamer, sino como
desarrollo radical de su concepcién de simbolo como epifania. El icono,
fenémeno que ya no se deja mirar, sino que nos mira, prolonga la intuicién de
que el simbolo no representa, sino que acontece: “Nombraremos este dltimo
tipo de fenémeno saturado ‘icono’ porque ya no ofrece ningtin espectdculo a
la mirada, ni tolera la mirada de ningln espectador, sino que ejerce

inversamente su propia mirada sobre el que lo encara” (Marion, 2008, p. 374).

Emmanuel Falque, en esta misma linea, explora cémo el simbolo puede
devenir experiencia de lo sagrado no por via conceptual, sino por la via del
cuerpo afectado. Su lectura del De visione Dei de Nicolds de Cusa muestra que
la imagen no representa un contenido, sino que desborda al sujeto, lo afecta y
lo transforma. No se trata de ver simplemente, sino de saberse visto por una
mirada que no se puede agotar (Falque, 2014, p. 38-39).

Estos desarrollos no desplazan a Gadamer, sino que hacen mds visible el
nucleo de su hermenéutica del simbolo, esto es, que el sentido no se construye,
sino que se recibe; que el arte no transmite informacidn, sino que convoca a
una transformacién del ser. Desde esta perspectiva, la reapertura del simbolo
no es un programa estético, sino una disposicién ontolégica. Como propone
Gadamer (1998) no basta con restaurar las viejas formas; hay que redescubrir
el sentido que las habitaba (p. 150-151). En este contexto, Romano Guardini

agrega una advertencia crucial que complementa la idea gadameriana. El

56



La promesa interrumpida del simbolo | Carlos Cares-Pérez

simbolo no se fabrica ni se impone, sino que irrumpe desde una interioridad
vivida: “la forma no puede imponerse, debe nacer de una interioridad vivida”
(Guardini, 1952, p. 91). Esta fenomenologia del exceso, en didlogo con
Gadamer y la teologfa, muestra que el simbolo puede reaparecer no como

forma sacra, sino como acontecimiento transformador.

Ahora bien, esta reapertura del simbolo no debe entenderse como un
simple retorno a una dimensién perdida, sino como la posibilidad de un nuevo
comienzo del sentido. La reapertura hermenéutica implica reconocer que el
simbolo nunca fue propiedad del pasado, sino un modo de apertura que puede
acontecer en cualquier tiempo. Lo simbdlico no depende de la materia ni de
la técnica, sino de la actitud con la que el ser humano se dispone a recibir lo
que lo excede. En esa medida, la recuperacién del simbolo no consiste en volver
a los lenguajes antiguos, sino en aprender a escuchar nuevamente el aparecer
del sentido alli donde se manifieste, incluso en lo fragmentario, en lo roto o

en lo aparentemente insignificante.

El simbolo, cuando se reaparece, no lo hace como un signo restaurado,
sino como un acontecimiento que sorprende. Su exceso no se puede dominar
ni reproducir, porque es precisamente lo que desborda toda medida. Gadamer
deja entrever que esta reapertura no puede ser buscada por métodos o técnicas
artisticas, ya que toda tentativa de controlar el simbolo lo anula. Lo simbdlico
acontece en la medida en que se renuncia a poseerlo, cuando se deja espacio
para que el sentido se manifieste por si mismo. Asi, la hermenéutica del
simbolo es también una hermenéutica de la disponibilidad que exige un dejar-
ser del sentido, un silencio que prepara la aparicién.

La recuperacién del simbolo, por tanto, no se juega en el terreno de la
estética entendida como disciplina, sino en el modo de ser del espectador o del
intérprete. Alli donde hay disposicién receptiva, el simbolo puede renacer,
incluso en las obras mds abstractas o conceptuales. La clave no estd en la forma,
sino en la relacién que se establece con ella. Lo simbdélico no se agota en el
objeto, sino que se realiza en la experiencia compartida entre la obra y quien
la contempla. En esa reciprocidad, en ese mirarse mutuo entre la obra y el
espectador, se reabre el sentido y el arte vuelve a ser un espacio de verdad.

De este modo, la hermenéutica gadameriana no propone un rescate
arqueoldgico del simbolo, sino una reapropiacién existencial. El exceso del
simbolo no remite a una grandeza inalcanzable, sino a una profundidad que

sigue presente en la experiencia humana cuando esta se abre a la alteridad del

57



La promesa interrumpida del simbolo | Carlos Cares-Pérez

sentido. El simbolo reaparece no como algo que se posee, sino como algo que
acontece en el entre: entre la mirada y lo mirado, entre el tiempo y la eternidad,

entre el lenguaje y el silencio.

Por eso, la recuperacién del simbolo no es una tarea del arte en sentido
técnico, sino una exigencia del pensamiento mismo. Alli donde la razén deja
de pretender dominio y se reconoce implicada en lo que comprende, el
simbolo puede volver a decir. La reapertura del simbolo, en definitiva, es la
reapertura del sentido en nosotros mismos, o dicho de otta forma, la
posibilidad de volver a comprender el mundo no como un conjunto de

objetos, sino como un acontecimiento que nos interpela.

5. La transparencia del simbolo: entre figura y revelacién

Aclarar por qué el simbolo es acontecimiento exige retomar la tesis
gadameriana de la verdad como aparicién. Para Gadamer (1999), la obra de
arte no transmite un contenido, sino que acontece como algo que se da a si
mismo en su mostrarse (pp. 115-118). De alli que el simbolo no sea mera
mediacidn, sino que es el lugar mismo donde la verdad aparece. La obra no se
limita a comunicar, més bien, interpela y transforma. Grondin (1999)expresa
esta idea afirmando que la esencia de la experiencia estética es un sobresalto de
sentido que irrumpe antes de ser conceptualizado (p. 219). La dimensién
acontecial del simbolo explica precisamente por qué su pérdida en la
modernidad implica la pérdida de un modo de acceso a la verdad.

Mis alld de la oposicién entre simbolo y signo, Gadamer sugiere que el
simbolo verdadero posee una transparencia originaria, es decir, deja ver lo que
no puede mostrarse directamente. En este sentido, el simbolo es una
mediacién no instrumental, sino participativa. Como ha notado Guardini, en
el simbolo sacro “lo visible no representa simplemente lo invisible, sino que lo
contiene, lo hospeda” (Guardini, 1952, p. 77). Este hospedar lo invisible es lo
que distingue al simbolo de la alegoria, pues en el primero hay co-presencia;

en la segunda, distancia y codificacién.

La figura simbdlica no es simple visualidad. Ella revela precisamente
porque no se impone como objeto. El simbolo no remite sustituyéndose, sino
que declara algo que estd mds alld de lo que dice (Gadamer, 1998, p. 149).
Esta doble dimensién, de opacidad y claridad, es la que le otorga su fuerza

hermenéutica. La imagen simbdlica, entonces, participa del misterio que

58



La promesa interrumpida del simbolo | Carlos Cares-Pérez

manifiesta, sin resolverlo. No es una forma vacia que apunta a un sentido

externo, sino una encarnacién visible de lo invisible.

Para Ricoeur, el simbolo no comunica informaciones, sino que inaugura
mundos de sentido. Su poder no radica en lo que dice, sino en lo que abre. En
este sentido, el simbolo es performativo, de decir, no explica sino que
transforma. “El simbolo funda el sentido porque transforma al que lo recibe”
(Ricoeur, 1974, p. 26). Esta transformacién no ocurre por acumulacién de
datos, sino por inmersion en un horizonte significante que envuelve a quien

interpreta.

Desde esta perspectiva, el arte sacro, en su forma simbélica originaria, no
pretende explicar ni representar lo sagrado, sino dejarlo aparecer. No hay aqui
funcién doctrinal ni ilustrativa, sino una /izurgia visual. De ahi que el simbolo
no se imponga, més bien se ofrece como umbral. Y este umbral no se recorre
por instruccidn, sino por transformacién. La obra simbdlica no obliga a creer,

mejor dicho, invita a entrar.

Hans-Georg Gadamer es consciente de que este tipo de experiencia
requiere una disposicién especifica, una apertura hermenéutica que permita a
la obra hablarnos. Como él mismo dice:

Comprender lo que una obra de arte le dice a uno es entonces, ciertamente, un

encuentro consigo mismo. Pero en tanto que encuentro con lo propio, en tanto

que una familiaridad que encierra ese cardcter de lo sobrepasado, la experiencia del
arte es, en un sentido genuino, experiencia, y tiene que dominar cada vez la tarea
que plantea la experiencia: integrarla en el todo de la orientacién propia en el
mundo y de la propia autocomprensién. Lo que constituye el lenguaje del arte es
precisamente que le habla a la propia autocomprensién de cada uno, y lo hace en

cuanto presente cada vez y por su propia actualidad. (Gadamer, 1998, p. 60)

Esa escucha no es pasividad, sino participacién. Y la participacién
simbélica no es meramente estética, sino ontoldgica, ya que implica una
transformacién del ser del espectador.

En este punto, la tradicién fenomenoldgica del icono retoma y profundiza
la intuicién hermenéutica del simbolo. En Jean-Luc Marion, el icono no
remite a lo sagrado como a un objeto exterior, sino que lo hace presente en la
misma experiencia de ser mirado. El icono me ve, y en ese ser visto se revela
aquello que me excede (Marion, 2008, p. 493-494). Esta estructura de

inversién de la mirada; yo no miro, soy mirado, revela que la transparencia del

59



La promesa interrumpida del simbolo | Carlos Cares-Pérez

simbolo es activa; esto quiere decir que ella no muestra, sino que se da como

acontecimiento de sentido.

Asi, la transparencia simbdlica no es clarividencia conceptual, sino
disponibilidad epifénica. Gadamer, Ricoeur y Marion convergen en este
punto: el simbolo no es lo que se ve, sino lo que nos hace ver. Su transparencia
es la de una presencia que no se agota, sino que irradia. Por eso, el arte
simbdlico no es repeticién de formas sacras, sino apertura a lo que puede

acontecer como sagrado.

Esta transparencia del simbolo no debe entenderse como una claridad sin
misterio, sino como una forma de luz que deja intacta la profundidad de
aquello que ilumina. Su transparencia es, en realidad, una forma de humildad.
El simbolo no se erige en obstdculo ni pretende reemplazar lo que revela, sino
que se ofrece como medio puro, como lugar donde lo invisible puede
manifestarse sin ser poseido. La obra simbdlica, en este sentido, no reclama la
atencién sobre si misma, sino que conduce la mirada més alld de si, hacia el
sentido que la habita.

Podria decirse que esta transparencia acttia como un equilibrio delicado
entre mostrar y velar. Si la obra mostrara todo, perderia su poder simbdlico,
porque lo sagrado se agota cuando se vuelve objeto de dominio. Pero si lo
velara completamente, no habria comunicacién alguna. El simbolo, entonces,
vive en esa tensién entre la presencia y el retiro, entre lo que se deja ver y lo
que permanece oculto. Esa es su naturaleza hermenéutica, la ofrecer un acceso

al sentido sin clausurarlo, abrir sin cerrar, revelar sin consumir.

Esta dialéctica de lo visible y lo invisible es lo que hace del simbolo una
figura de la verdad, no porque exponga una doctrina, sino porque muestra la
estructura misma de la revelacién: el hecho de que la verdad siempre se da
como aparicién parcial, como don que se deja ver en la medida en que no se
deja poseer. El simbolo es transparente porque no interrumpe el paso del
sentido, sino que lo deja fluir. Su transparencia es, por tanto, un modo de

fidelidad a lo que manifiesta.

En la experiencia estética, esta transparencia se traduce en un tipo de
contemplacién activa, en la que el espectador no busca entender, sino dejarse
afectar. Gadamer comprende que esa actitud no se opone al pensamiento, sino
que lo amplia, pues comprender es participar en el modo en que el ser se
muestra. La transparencia simbdélica, entonces, no elimina la mediacién

sensible, sino que la transfigura en espacio de comunién. En la medida en que

60



La promesa interrumpida del simbolo | Carlos Cares-Pérez

el arte conserva algo de esta transparencia, aunque sea minima o fragmentaria,

aun es capaz de revelar.

En dltima instancia, la transparencia del simbolo apunta a una
reconciliacién entre forma y verdad, entre figura y revelacién. Alli donde la
figura no oculta, sino que acoge; donde la forma no se absolutiza, sino que se
deja atravesar por el sentido, el simbolo recobra su poder originario. Esta es la
promesa que persiste, incluso después de la crisis moderna del arte, que todavia
es posible una experiencia de lo visible que nos conduzca mds all4 de lo visible,
una forma de mirar que sea al mismo tiempo un modo de comprender y de

ser transformados por lo que se nos muestra.
6. Conclusién

La promesa del simbolo, entendida como la capacidad de la obra de
arte para hospedar una presencia que excede lo meramente representacional,
se ve interrumpida en la modernidad estética. Como ha mostrado Hans-Georg
Gadamer, alli donde la figura deja de ser portadora de sentido y se repliega en
su autonomia formal o en la subjetividad del espectador, se debilita la
dimensién ontoldgica del arte, pues sin simbolo no hay verdad estética, y sin
verdad estética se vuelve imposible toda epifania de lo sagrado como
acontecimiento de sentido. La modernidad, al absolutizar la conciencia estética
y convertir la obra en objeto autosuficiente, ha sustituido la experiencia de
donacién por la légica de la produccién y el consumo de formas, clausurando
la co-pertenencia entre figura y sentido. En este contexto, la obra pierde su
espesor simbdlico y, con ello, su capacidad de convocar lo invisible y abrir un

espacio comun de significacién.

Sobre esta base, se ha demostrado por qué la ruptura del simbolo en
el arte moderno impide, desde una perspectiva hermenéutica, la posibilidad de
una experiencia de lo sagrado en sentido gadameriano. El simbolo, lejos de
funcionar como un c6digo, opera como acontecimiento; ya que no explica,
sino que hace aparecer y transforma. Esta estructura epifdnica, analizada por
Gadamer, ha sido complementada por investigaciones contempordneas que
refuerzan su cardcter de exceso y de donacién. Marion, con la figura del
fenémeno saturado y del icono, y Falque (2014), desde la fenomenologia de la
mirada que nos precede, intensifican la intuicién fundamental de que el
sentido acontece antes de ser conceptualizado. Estas contribuciones no

desplazan la hermenéutica gadameriana, sino que la profundizan, mostrando

61



La promesa interrumpida del simbolo | Carlos Cares-Pérez

que el simbolo no es forma fija, sino experiencia de manifestacién que interpela

al espectador en su propia autocomprension.

Asi, podemos confirmar que la interrupcién simbdlica del arte
moderno obstaculiza de modo significativo la experiencia de lo sagrado, pero
no de manera definitiva. La crisis del simbolo no implica su extincidn, sino un
repliegue que demanda una reapertura hermenéutica. La fenomenologia
contempordnea y la hermenéutica del arte permiten mostrar que el simbolo
puede reaparecer en la medida en que se restituye la unidad entre presencia y
sentido, incluso en obras que ya no pertenecen a la tradicién sacra. Bajo
condiciones nuevas, de transparencia, de exceso, de herida, de epifanfa, lo
simbélico puede volver a acontecer como umbral, como hospitalidad del
sentido. Esto exige abandonar toda nostalgia iconogrifica y comprender que
la potencia del simbolo no depende de estilos, materias o lenguajes especificos,
sino de su capacidad para hacer presente lo invisible a través de la forma

sensible.

En este marco, la aparente imposibilidad del simbolo en el arte
moderno no constituye una condena, sino un llamado a transformar la mirada.
La tarea no es reinstaurar un lenguaje sacro, mas bien es recuperar una
disposicién hermenéutica capaz de dejarse afectar por lo que se manifiesta sin
poder ser reducido. Lo simbélico no sobreviene por imposicién externa, pues
alli donde el espectador consiente en recibir aquello que lo sobrepasa y que, al
manifestarse, lo transforma. En este sentido, el simbolo persiste no como
residuo arqueolégico de un arte religioso, sino como promesa viva de una
forma de presencia que no domina lo sagrado, sino que lo hospeda.

De este modo, el retorno del simbolo no puede concebirse como un
proyecto estético o teoldgico, sino como un acontecimiento ontolégico: el
redescubrimiento del arte como espacio donde el ser puede aparecer. Para ello,
el arte contempordneo debe reaprender a simbolizar no como produccién de
imégenes sacras, sino como apertura a aquello que no puede representarse y
que, sin embargo, pide ser acogido. La posibilidad de una experiencia de lo
sagrado depende, entonces, de una conversién hermenéutica del espectador,
de dejar de mirar la obra como objeto para dejarse mirar por ella como
acontecimiento de sentido. Solo desde esta disponibilidad el simbolo puede
volver a ser lo que fue en su origen; una forma viva del encuentro entre lo
visible y lo invisible, entre el mundo y su verdad, entre el decir humano y el

misterio que lo habita.

62



La promesa interrumpida del simbolo | Carlos Cares-Pérez

7. Referencias

Diez-Fischer, F. (2018). La hermenéutica de Gadamer como escucha tras las

huellas ;Una hermenéutica de lo inaparente? Escritos, 26(56), 21-61.
Falque, E. (2014). “L’Omnivoyant. Fraternité et vision de Dieu chez Nicolas
de Cues”, Revue des sciences philosophiques et théologiques, 98(1), 37-73.
Gadamer, H-G. (1998). Estética y hermenéutica. Tecnos.
Gadamer, H.-G. (1999). Verdad y método I. Sigueme.
Grondin, J. (1999). Introduccion a la hermenéutica filoséfica. Herder.
Grondin, J. (20006). Introduccién a Gadamer. Herder.
Guardini, R. (1952). E{ espiritu de la liturgia. BAC.
Heidegger, M. (2006). Arte y poesia. Fondo de Cultura Econémica.
Marion, J-L. (2008). Siendo dado. Sintesis.
Marion, J-L. (2010). Dios sin el ser. Ellago.
Ricoeur, Paul. (1974). La simbélica del mal. Trotta.
Vigo, A. (2008). Arqueologia y aleteiologia. Biblos.

63



